

শ্রীশ্রীগুরগৌরাঙ্গে জয়তঃ

# শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী

প্রথম খণ্ড

নিত্যলীলা-প্রবিষ্ট জগদ্গুর ও বিষ্ণুপাদ

শ্রীশ্রীমন্তক্ষিসিদ্ধান্তসরস্তী গোস্বামী প্রভুপাদের

অনুকল্পিত ও

তৎপ্রতিষ্ঠিত বঙ্গভাষার একমাত্র পারমার্থিক সাংস্কৃতিক “গোড়ীয়”

পত্রের সম্পাদক মহামহোপদেশক পণ্ডিত

শ্রীমৎ দুর্গানন্দ বিদ্যাবিমোহ বি-এ-

সঙ্গিত

গোড়ীয়-মিশনের সম্পাদক মহামহোপদেশক পণ্ডিতপ্রবর  
অধ্যাপকচর শ্রীনিশিকান্ত সাম্ব্যাল ভক্তিস্থাকর এম-এ, কর্তৃক  
কলিকাতা বাগবাজারস্থিত শ্রীগোড়ীয় মঠ হইতে প্রকাশিত

শ্রীগ্রীল প্রভুপাদের চতুঃষষ্ঠি-পূর্ণ্যাবির্ভাব-তিথি

৭ ফাল্গুন, বঙ্গাব্দ ১৩৪৪

১৯ ফেব্রুয়ারী, খ্রিষ্টাব্দ ১৯৩৮

প্রথম সংস্করণ

তারিখ

মনোমোহন প্রেস, ঢাকা

ভিক্ষা—১ এক টাকা মাত্র

শ্রীরেবতীমোহন সরকার কর্তৃক মুদ্রিত

শ্রীশ্রীগুরগৌরাঙ্গী জয়তঃ

## উপোদ্ধৃত

আমাদের নিত্যারাধ্য গুরুপাদপদ্ম ও বিষ্ণুপাদ শ্রীশ্রীল  
ভক্তিসিদ্ধান্তসরস্তী গোস্বামী প্রভুপাদের 'নিবেদন', 'সজ্জন-  
তোষণী', 'গোড়ীয়' ও 'নদীয়াপ্রকাশ' প্রভৃতি বিভিন্ন পারমার্থিক-  
পত্রে যে-সব প্রফুল্ল-প্রবন্ধ-প্রস্তুন-নিচয় প্রকাশিত হইয়াছে,  
তাহাই 'গোড়ীয়ে'র সুযোগ্যতম সম্পাদক শ্রীমৎ সুন্দরানন্দ  
বিদ্যাবিনোদ প্রভু-কর্তৃক মালাকারে সুগ্রথিত হইয়া বঙ্গভাষায়  
সর্বপ্রথম প্রচারিত হইল। আমরা এই প্রবন্ধ-প্রস্তুন-মালিকার  
অর্ধ্য আজ শ্রীশ্রীল প্রভুপাদের চতুঃষষ্ঠিবর্ষ-পূর্ণ্যাবির্ভাব-  
তিথি-পূজা—শ্রীব্যাস-পূজা-বাসরে তাঁহারই সংস্কৃতাপিত শ্রীচৈতন্য-  
মঠে তাঁহার শ্রীকরকমলে সমর্পণ করিয়া তাঁহার সঙ্কীর্তন-যজ্ঞের  
নগণ্যতম সমিধ্রূপে স্বীকৃত হইবার আশায় আপনাদিগকে  
ধন্যাতিধন্য—কৃতকৃতার্থ জ্ঞান করিতেছি।

শ্রীশ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীতে অভিজ্ঞত্ব অধিতীয়  
সহজ-ভক্তি সিদ্ধান্ত-পাণ্ডিত্য ; তাঁহার অনন্তকরণীয় গুরু-গন্তীর  
পদশোভিত ভাষার অসমোদ্ধি বৈশিষ্ট্য কি দৈব ও অদৈব-  
বর্ণাশ্রম ; কি প্রাকৃত ও অপ্রাকৃত-নীতি ; কি ধর্মার্থ-কাম-মোক্ষরূপ  
চতুর্বর্গধিকারী পরমার্থরূপ পরম-প্রয়োজন প্রেমের বিচার ;  
কি অন্যাভিলাষ-কর্ম-জ্ঞান-যোগাদ্যনাবৃত শুভভক্তিসিদ্ধান্ত ;  
কি জীব-ব্রহ্মেকাবাদ বা ব্রহ্মক্ষেক্যবাদ ; সপ্তোপাসনাদি

বহুযন-শাখাশ্রিত বিভিন্ন আধ্যক্ষিক মতবাদ-নিরসন-মূলক  
 একায়ন-স্ফুর্কী বিচার ; তাহার সংশয়-নাস্তিক্য-নিষ্ঠুণ-ক্লীব-  
 পুরুষ-মিথুন-স্বকীয়-পারকীয়-বিলাসের উত্তরোত্তর ক্রমোৎকর্ষ  
 প্রদর্শন ; তাহার প্রত্যক্ষ-পরোক্ষাপরোক্ষ, অধোক্ষজ ও অপ্রাকৃত  
 বিচার ; তাহার দ্রষ্ট্ব-দৃশ্য-দর্শন-বিচার-বৈশিষ্ট্য ; তাহার  
 রূপানুগ-বিচার-বৈশিষ্ট্যের চমৎকারিতা ; তাহার পূর্ব পূর্ব  
 সাত্ত্ব-বৈষ্ণবগণের চরিতাবলীর মৌলিক আখ্যান ; অধোক্ষজে  
 অচেতুকী, অপ্রতিহতা, আত্যন্তিকী ভক্তির মহিমা-নিরূপণ ;  
 শুন্দ্রভাগবত-ধর্মের অসমোর্ধ্ব-মহিমা-ব্যাখ্যা ; শ্রীত-আম্বায়-  
 ধাৰায় পরিম্বানের একমাত্র প্রয়োজনীয়তা-প্রতিপাদন ; ভোগ-  
 ত্যাগবাদ-নিরসন-পূর্বক যুক্তবৈরাগ্য-সংস্থাপন ; নিখিল জীবের  
 নির্মল-আত্মার সহজ-স্বাভাবিক বিশুদ্ধ-ধর্ম-নিরূপণ শুন্দ্রতত্ত্ব-  
 জ্ঞান-বিজ্ঞান-শিক্ষাদান ; লৌকিক ও বৈদিক ব্যবহারাদির  
 সামঞ্জস্য-সংরক্ষণ ; হরি-গুরু-বৈষ্ণব-নিদেবী দুর্জনমুখে চপেটা-  
 ঘাত-প্রদান ; কি রহস্যচ্ছলে বা বিজ্ঞপ্তাত্ত্বক ভাষায় প্রাকৃত-  
 সহজিয়াবাদ-নিরসন ; কি তদ্বপৰৈত্ব ত্রিধামের প্রাকট্য-  
 সংস্থাপন ও তদ্বিরোধি-মতবাদ উন্মূলন—অর্থাৎ শৃঙ্গি,  
 সাত্ত্ব-স্মৃতি, সাত্ত্ব-পুরাণ, পঞ্চরাত্রাদি সকল বিষয়েই তাহার  
 অবিতীয়, অত্যন্ত, অতিমৰ্ত্য জ্ঞান-বিজ্ঞান-প্রতিভা কেবল যে  
 বঙ্গভাষার অতুলনীয় সম্পদ বৃদ্ধি করিয়াছে, তাহা নহে ; পরন্ত  
 তাহা সমগ্র পরম নিঃশ্বেষসার্থী সমাজকে ভগবান् শ্রীগৌর-  
 সুন্দরের আচরিত ও প্রচারিত শুন্দ্রভক্তিতে শ্রীরূপাদি মহাজনের

আনুগত্যে প্রতিষ্ঠিত করিয়া স্তৰী-পুরুষ-নির্বিশেষে সকল  
পাঠকেরই নিশ্চয়ই সর্বোত্তম উপকার বিধান করিবে।

শ্রীহরি-গুরু-বৈষ্ণব-সেবার প্রাতিকূল্য-বিধানের তীব্রতম  
বাধা-বিন্দু-মধ্যেও যে এই গ্রন্থরাজ সঙ্কলিত হইয়া আত্মপ্রকাশ  
করিলেন, ইহাতে আমাদের ব্যক্তিগত কোনই ক্রতিত্ব নাই,  
ইহা শ্রীল প্রভুপাদের কোটিচন্দ্রসুশীতল শ্রীপাদপদ্মেরই  
অবৈতুকী অনুকম্পা—তাহারই দীন, অধম, পতিত, অযোগ্য-  
তম কাঞ্জাল-সেবকগণের প্রতি অবৈতুকী অসমোর্ধ্বা কৃপার ও  
প্রণত-সেবক-বাংসলোর প্রকৃষ্ট নির্দর্শন। এখন সহদয় পাঠক-  
পাঠিকাগণ তাহাদের নির্ব্যলিক প্রণিপাত, পরিপ্রশ্ন ও সেবা-  
বৃত্তি-সহকারে এই গ্রন্থরত্ন অনুশীলন করিয়া স্ব-স্ব পারমার্থিক-  
জীবন শ্রীগুরু-গোস্বামীগণের প্রকটিত ভক্তিসিদ্ধান্তের অনুগমনে  
পরিচালন করুন, ইহাই আমাদের বিনীত আবেদন।

শ্রীল প্রভুপাদ আজ তাহার রচিত প্রবন্ধাবলী গ্রন্থাকারে  
প্রকাশিত ও সুবহৃল প্রচারিত দর্শন করিয়া নিশ্চয়ই প্রচুর  
পরিতোষ লাভ করিবেন এবং কৃপাশীর্বাদ বিতরণ করিবেন,  
এই আশা ও ভরসা লইয়া শ্রীগুরু-গৌরাঙ্গের অবৈতুকী  
কৃপাশীর্বাদ ও শুভেচ্ছা-প্রার্থনা-মূলে ভবিষ্যতে এই গ্রন্থ আরও  
বহু খণ্ডে প্রকাশিত করিবার আশাবন্ধ আমরা পোষণ করিতেছি।

আমাদের উচিত ছিল এবং ইহাই সন্তানী রীতি—সমগ্র  
সাহ্য-বৈষ্ণব-সমাজ, এমন কি, কেবলাবৈতী মায়াবাদি-  
সম্প্রদায়েও এই রীতি প্রচলিত আছে যে, পূর্বাচার্যবর্গের

পর-মত-নিরসন মুখে শান্ত্রের সুসিদ্ধান্ত-স্থাপন-মূলে যে-সকল প্রবন্ধ  
রচিত হইয়া প্রকাশিত হয়, তাহার প্রকৃত তৎপর্য-মূলক  
ভাষ্য এবং টীকা ও টিপ্পনী প্রতিতির দ্বারা আচার্য্যবর্গের  
প্রবন্ধাবলীর শুভ-বিমলালোক আরও চতুর্দিকে বিচ্ছুরণ ও  
বাস্তব-সত্যানুসন্ধিৎস্ব অকপট সুশুঙ্খাষু পাঠক-পাঠিকাগণকে  
তাহাতে সমালোকিত করিয়া আচার্য্যবর্গের সিদ্ধান্ত প্রকৃষ্টরূপে  
বোধগম্য করা; কিন্তু বড়ই দুঃখের বিষয়, সময়ের অল্পতা-নিবন্ধন  
আমরা বর্তমানে এই রীতি অনুসরণ করিতে পারিলাম না;  
ভগবদিচ্ছা হইলে ভবিষ্যতে ভাষ্য-টীকা-টিপ্পনী-সহিত প্রবন্ধাবলী  
প্রকাশ করিবার আশাবন্ধ পোষণ করিতেছি।

প্রবন্ধাবলী চয়ন ও গ্রন্থ-সঞ্চলন-কার্য্যে মহামহোপদেশক  
শ্রীপাদ সুন্দরানন্দ বিদ্যাবিনোদ প্রভু ও তাহার স্বযোগ্য  
সহকারী পণ্ডিত শ্রীপাদ নবীনকৃষ্ণ বিদ্যালঙ্কার ভক্তিশাস্ত্রীজী  
বিপুল পরিশ্রম স্বীকার করিয়া শ্রীশ্রীগৌর-বিনোদ-বাণীর  
কীর্তনময়ী সেবার সর্বাঙ্গিনী সুষ্ঠুতা সম্পাদন করিতেছেন,  
এজন্য তাহাদের নিকট আমরা চির-ঝণী। পরমভাগবত শ্রীযুক্ত  
দীনেশচন্দ্র দে ভক্তিবোধ মহাশয় তাহার স্বত্বাব-স্মৃতি গুরু-সেবা-  
প্রবৃত্তিক্রমে প্রবন্ধাবলীর প্রথম খণ্ড মুদ্রণ-প্রকাশ-বিষয়ে  
অর্থানুকূল্য ও আন্তরিক যত্ন করিয়া শ্রীল প্রভুপাদের আশীর্বাদ-  
লাভ ও শুদ্ধভক্ত-সমাজের অশেষ কৃপাকৃতজ্ঞতাজন হইয়াছেন।  
শ্রীমায়াপুর ; গৌরাক্ষ ৪১ )      শ্রীশ্রীগুরু-বৈষ্ণব-কৃপা-বিনু-ভিখাৰী  
শ্রীনিত্যানন্দ-ত্রয়োদশী }      শ্রীঅনন্তবাসুদেবদাস বিদ্যাভূষণ

শ্রীশ্রীগুরগৌরাঙ্গো জয়তঃ

## প্রবন্ধাবলীর প্রসঙ্গে কঠিন নিবেদন

গ্রন্থাকারে প্রকাশ

নিত্যারাধ্যতম নিত্যলীলা-প্রবিষ্ট ও বিশুণ্পাদ শ্রীশ্রীল ভক্তিসিদ্ধান্ত-সরস্বতী গোস্বামী প্রভুপাদের চতুঃষষ্ঠিবর্ষ-পূর্ত্যাবির্ভাব-তিথিতে তাঁহার স্বরচিত প্রবন্ধাবলী গোড়ীয়-বৈষ্ণবাচার্য পরমহংস শ্রীশ্রীল অনন্তবাস্তুদেব পরবিদ্যাভূষণ গোস্বামী প্রভুর অভীষ্ঠানুসারে ও অধ্যক্ষতায় গ্রন্থাকারে এই সর্বপ্রথম প্রকাশিত হইল ।

### অতি আদিম প্রবন্ধাবলী

শ্রীল প্রভুপাদের লিখিত অতি আদিম প্রবন্ধাবলী ও সাহিত্যের অধিকাংশই লুপ্ত । “সরস্বতী-জয়ন্তী”র ‘শ্রী’-পর্বের শ্রুতলিপি লিখিবার সময় শ্রীল প্রভুপাদের শ্রীমুখ হইতে শুনিয়াছিলাম যে, তাঁহার বিষ্ণা-অধ্যয়ন-লীলা-কালের স্বলিখিত কতিপয় প্রবন্ধ, কবিতা প্রভৃতি যাহা এক স্থানে সংগৃহীত ছিল, শ্রীল প্রভুপাদ শ্রীধাম-মায়াপুরে স্থায়িভাবে বাসার্থ আগমন করিলে ঐ সকল অন্তর্ভুক্ত থাকায় বিনষ্ট বা লুপ্ত হইয়া গিয়াছে । শ্রীচৈতান্তমৰ্থ-প্রতিষ্ঠার ও পূর্বে শ্রীল প্রভুপাদ যখন শতকোটি-মহামন্ত্র-ব্রতের উদ্যাপনে অহর্নিশ ব্যস্ত ছিলেন, সেই সময়ও তাঁহার পূর্ব-লিখিত অনেক সাহিত্য ও দ্রব্যাদি বিলুপ্ত হয় ।

### লুপ্ত ও আবিষ্কৃত সাহিত্য

শ্রীল প্রভুপাদ দ্বাদশবর্ষ-বয়স্ক বালকের লীলাকালে (১৮৮৬ খৃষ্টাব্দ) বাংলা পঞ্চ পাঁচ অধ্যায়ে “প্রহ্লাদ-চরিত্র” নামক একটি কাব্য লিখিয়া-ছিলেন; কিন্তু তাহাও বোধ করি লুপ্ত হইয়াছে; তাহার কিছুই সন্ধান পাওয়া যায় না, ইহাও শ্রীল প্রভুপাদের শ্রীমুখ হইতেই শুনিয়াছি। জয়শ্রীর উপকরণ অনুসন্ধান করিতে করিতে শ্রীল প্রভুপাদের স্বহস্ত-লিখিত শ্রীমন্তব্ধু প্রভুর সম্বন্ধে একটী নাটকের কএক অধ্যায় এক সময় পাওয়া গিয়াছিল। শ্রীল প্রভুপাদের গ্রন্থাগারের কোন কোন গ্রন্থের মধ্যে শ্রীল প্রভুপাদ স্বরচিত সংক্ষিপ্ত প্রবন্ধ, কবিতা বা স্তুতি-সমূহ সময় সময় রাখিয়া দিতেন। ‘জয়শ্রী’র উপকরণগুলির অনুসন্ধানকালে শ্রীল প্রভুপাদ ও শ্রীল আচার্যদেবের নিকট হইতে শ্রীল প্রভুপাদের রচিত কএকটি অসম্পূর্ণ প্রবন্ধ-নিবন্ধাদি সেইরূপ আকস্মিক-ভাবেও পাইয়াছি।

### সন্ধান-প্রাপ্তি ও উকার

শ্রীল প্রভুপাদ ‘জয়শ্রী’র উপকরণ-চয়নের জন্ত এ অযোগ্য দাস-তাসকে তাহার স্বরচিত কতিপয় দুষ্প্রাপ্য প্রবন্ধের সন্ধান প্রদান করেন। শ্রীল প্রভুপাদের প্রকটকালে বহু চেষ্টা-সম্বন্ধেও ঐ সকল প্রবন্ধ সম্পূর্ণভাবে উকার করা সম্ভব হয় নাই, শ্রীল আচার্যদেবের কৃপায় বর্তমানে কতকগুলির মাত্র উকার হইয়াছে।

### চয়নের প্রকার

শ্রীল প্রভুপাদের সম্পাদিত ‘বৃহস্পতি’ ও ‘জ্যোতির্বিদ’ নামক মাসিক পত্রে (১৮৯৬ খৃষ্টাব্দ হইতে প্রকাশিত) ও ‘নিবেদন’ নামক সাম্প্রাচ্যিক পত্রে (১৮৯৯ হইতে লিখিত) শ্রীল প্রভুপাদের কতিপয় প্রবন্ধ পাওয়া যায়; তন্মধ্যে যে-সকল প্রবন্ধ কেবল জ্যোতিষের

অলোচনা-বিষয়ক, সেই সকল প্রবন্ধ শ্রীল আচার্যদেবের ইচ্ছামুসারে আমরা শ্রীল প্রভুপাদের পারমার্থিক প্রবন্ধাবলীর মধ্যে চয়ন করি নাই। ‘নিবেদন’ পত্রের সম্পাদকীয় স্তম্ভে ও বিভিন্ন অনুচ্ছেদে পরমারাধ্য শ্রীল প্রভুপাদের লিখিত অনেক সাময়িক ব্যাপারের সমালোচনা আছে, সেই সকলও আমরা বর্তমান প্রবন্ধাবলীর অন্তর্গত করিলাম না। সময়স্থলের তাহা অন্তর্কৃত গ্রন্থাকারে প্রকাশিত হইতেও পারে। ‘নিবেদন’ হইতে কেবলমাত্র তিনটা প্রবন্ধ বর্তমান গ্রন্থের পূর্বার্কে প্রকাশিত হইল। এতদ্যুতীত ‘নিবেদনে’ ( ১৯০৫ খৃষ্টাব্দের ) শ্রীল প্রভুপাদের দাক্ষিণাত্য-ভ্রমণের যে-সকল স্ব-লিখিত বৃত্তান্ত আছে, তাহাও আমরা ভগবদিচ্ছা হইলে দ্বিতীয় খণ্ডে প্রকাশিত করিব।

### বেনামী বা নামহীন প্রবন্ধ

শ্রীল ঠাকুর ভজ্জিবিনোদের সম্পাদিত ‘স-সঙ্গিনী শ্রীসংজনতোষণী’তে শ্রীল প্রভুপাদের রচিত কতিপয় প্রবন্ধ মুদ্রিত হইয়াছে; কিন্তু সকল প্রবন্ধে শ্রীল প্রভুপাদের নামোন্নেখ নাই। কোন কোনওটা বা তাঁকালিক প্রয়োজনানুরোধে অপর ব্যক্তির নামেও প্রচারিত হইয়াছিল। যথা, এই প্রবন্ধাবলীর পূর্ব খণ্ডে প্রকাশিত ( ৭১ পৃষ্ঠা ) ‘প্রাকৃতাপ্রাকৃত জ্ঞান’ প্রবন্ধটা ‘স-সঙ্গিনী সংজনতোষণী’তে ( ১১২ ) ‘শ্রীপূর্ণচন্দ্র গুপ্ত’—এইরূপ এক লেখকের নামে প্রচারিত। বস্তুতঃ এই নামটা রূপকমাত্র। এখানে “শ্রীপূর্ণচন্দ্র গুপ্ত” বলিতে শ্রী ( শোভাযুক্ত ) প্রেম-পূর্ণচন্দ্র আধ্যক্ষিকের নিকট গুপ্ত।

### প্রভুপাদের নির্দেশ

শ্রীল প্রভুপাদ যখন দার্জিলিংএ ( ১৯৩৫, জুন-মাসে ) আরমাডেল ( Armadale ) ভবনে অবস্থান করিয়া ‘জয়শ্রী’র উপকরণ-সমূহ প্রদান

করিতেছিলেন, সেই সময় শ্রীল প্রভুপাদের রচিত ঐরূপ কতিপয় বেনামী প্রবন্ধের নাম আমাকে লেখাইয়া দেন। আমাদের সতীর্থ-ব্রাতা মহামহোপদেশক অধ্যাপক শ্রীপাদ যছবর ভক্তিশাস্ত্রী এম-এ, বি-এল মহাশয় ও অধ্যাপক শ্রীমদ্বার্তাপুর এম-এ তথায় উপস্থিত ছিলেন। তদনুসারেই আমরা অন্ত নামে বা নামহীনরূপে প্রচারিত থাকিলেও শ্রীল ঠাকুর ভক্তিবিনোদের সম্পাদিত সজ্জনতোষণী হইতে শ্রীল প্রভুপাদের রচিত কএকটী প্রবন্ধ প্রকাশ করিলাম।

শ্রীল ভক্তিবিনোদ ঠাকুরের অপ্রকটের পর শ্রীল প্রভুপাদ শ্রীসজ্জন-তোষণী পত্রিকা ( ১৮শ বর্ষ - ১৯১৫ খৃষ্টাব্দ হইতে ) সম্পাদন করেন। উক্ত পত্রিকার বার্ষিক স্থান-পত্রে শ্রীল প্রভুপাদের স্ব-রচিত প্রবন্ধাবলীর নাম-সমূহ প্রদত্ত আছে। এতদ্যতীত শ্রীল প্রভুপাদের স্ব-রচিত আরও বহু প্রবন্ধ তাঁকালিক-প্রয়োজনামূলের অন্তর্ভুক্ত নামেও প্রচারিত হইয়াছিল। অন্ত নামে প্রচারিত প্রবন্ধাবলীর কোন্ কোন্টী শ্রীল প্রভুপাদের স্ব-রচিত, তাহা শ্রীল আচার্যদেব কৃপা-পূর্বক আমাদিগকে প্রদান করিয়াছেন। সেই সকল প্রবন্ধও শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীর অন্তর্গত করা হইল।

### প্রভুপাদের প্রস্তাবলী

শ্রীল ভক্তিবিনোদ ঠাকুরের সম্পাদিত সজ্জনতোষণী ( ১১শ খণ্ড ৮ম সংখ্যা—১৮৯৯ খৃষ্টাব্দ ) হইতে শ্রীল প্রভুপাদ ধারাবাহিকরূপে শ্রীরামানুজ-আচার্যের চরিত্র লিখিতে থাকেন, কিন্তু তাহা সম্পূর্ণ হয় নাই। এই অযোগ্য দাসাভাসের প্রতি শ্রীল প্রভুপাদের ঐ গ্রন্থটী সমাপ্ত করিবারও এক আদেশ আছে। যাহা হউক, শ্রীল আচার্যদেবের ইচ্ছানুসারে উহা শ্রীল প্রভুপাদের প্রস্তাবলীর অন্তর্মন্ত্রে প্রকাশিত হইবে বলিয়া তাহা প্রবন্ধাবলীর অন্তর্গত করা হইল না।

## প্রবন্ধ-প্রাকটের মৌলিকত্ব

প্রথম বর্ষের ‘গোড়ীয়ে’র বহু প্রবন্ধই শ্রীল প্রভুপাদের স্ব-রচিত ; প্রতি বর্ষের গোড়ীয়ের পূর্বৰ্ক ও উত্তরার্কের প্রারম্ভে আমাদের প্রার্থনা-অনুসারে শ্রীল প্রভুপাদ তাহার কৃপাশীর্বাদ-স্বরূপ এক একটি প্রবন্ধ প্রদান করিতেন। এতদ্বারা যথনই কোন দৈব-বর্ণাশ্রম-বিরুদ্ধ-মত, বৈষ্ণবে জাতিবুদ্ধি, শ্রীধামে প্রাকৃত-বুদ্ধি বা শ্রীলুপানুগ-শুক্রভক্তি-সিদ্ধান্ত-বিরুদ্ধ কোন মতবাদ প্রবলভাবে উপস্থিত হইত, তখনই শ্রীল প্রভুপাদ ঐ সকল মতবাদ-বিধ্বংসী আচার্য্য-সিংহোচিত হক্ষার তাহার স্ব-রচিত প্রবন্ধাবলীর মধ্যে প্রকাশ করিতেন। এইরূপভাবে শ্রীল প্রভুপাদের বহু প্রবন্ধ “গোড়ীয়” ও “নদীয়াপ্রকাশে”র অক্ষে প্রকটিত হইয়াছেন। এক সময় শ্রীল প্রভুপাদের নিকট হইতে ঠাকুর ভক্তিবিনোদের চরিত্রের উপকরণ ক্রমিক প্রবন্ধাকারে প্রার্থনা করিয়াছিলাম ; তখন শ্রীল প্রভুপাদ ঠাকুর ভক্তিবিনোদ-সম্বন্ধে কএকটী প্রবন্ধ প্রদান করিয়াছিলেন, তাহা ও আমরা প্রবন্ধাবলীর অন্তর্গত করিব। প্রভুপাদের সম্পাদিত শ্রীসংজ্ঞনতোষগীর ( ১৮শ বর্ষে ) ‘শ্রীমধ্বমুনি-চরিত’ নামক যে প্রবন্ধটী আছে, তাহাতে শ্রীমন্মুক্তার্চার্যের অভ্যন্তরকাল-সম্বন্ধে গবেষণা ও বিচার থাকায় শ্রীরামানুজ-আচার্যের আয় একটী চরিত-গ্রন্থে গ্রহণ না করিয়া একটী পৃথক প্রবন্ধেই প্রবন্ধাবলীর প্রথম খণ্ডের উত্তরার্কে প্রকাশিত হইল। শ্রীল প্রভুপাদ স্বয়ং উড়ুপীতে গমন করিয়া পরবর্তিকালে তাহার ভ্রমণ-বৃত্তান্ত-মূলক যে-সকল প্রবন্ধ গোড়ীয়ে প্রকাশ করেন, তাহা পূর্বে ‘শ্রীসংজ্ঞন-তোষগীতে প্রকাশিত ‘মধ্বমুনি-চরিত’ প্রবন্ধের পরিশিষ্টের আলোচনা করা কর্তব্য, নতুবা হয় ত’ কোন কোন ঐতিহাসিক বিচারের যৎসামান্য পার্থক্য দেখিয়া আধ্যক্ষিক-পাঠকগণের মতিভ্রম হইতে পারে।

## “গোড়ীয়” ও “নদীয়াপ্রকাশে”র প্রবন্ধাবলী

‘গোড়ীয়’ ও ‘নদীয়াপ্রকাশে’ প্রকাশিত শ্রীল প্রভুপাদের স্বরচিত অধিকাংশ প্রবন্ধেই লেখকরূপে প্রভুপাদের নামোন্নেথ নাই, অথবা প্রয়োজনাবুরোধে অন্ত নামে প্রচারিত। এই সকল প্রবন্ধের মধ্যে কোন্তুলি শ্রীল প্রভুপাদের স্ব-লিখিত, তাহা স্বয়ং শ্রীল আচার্যদেবের এবং আমাদেরও জানিবাব স্মৃযোগ থাকায় আমরা এই সকল প্রবন্ধকেও শ্রীল আচার্যদেবের ইচ্ছান্তসারে “শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী” গ্রন্থের বিভিন্ন খণ্ডে প্রকাশ করিব।

### প্রবন্ধাবলীর বৈচিত্র্য

শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী বহু বিচিত্রতায় বিভূষিত। সংক্ষেপতঃ আমরা এই সকল প্রবন্ধকে নিম্নলিখিত কএকটি অসম্পূর্ণ বিভাগে লক্ষ্য করিতে পারি—

১। মৌলিক দার্শনিক বিচারযুক্তি প্রবন্ধ-সমূহ; যথা— ‘বৈষ্ণব-দর্শন’ (সঃ তোঃ ২০১১) ; ‘অন্তাভিলাষ’ (নিবেদন ১০। ১২৬) ; ‘ঐহাস্ত-গুরুতত্ত্ব’ (গোঃ ৭। ৪২) ; ‘পরতন্ত্র জগদ্বয়’ (২৮শে আগস্ট, ১৯৩২) ; ‘গুরুষার্থ-বিনির্ণয়’ (ওরা সেপ্টেম্বর ১৯৩২) ; ‘আলো ও কালো’ (গোঃ সাময়িক সংখ্যা, ১৯৩৭) ।

২। মনোব্যাসঙ্গ-ছেদনকারী সুদর্শনাস্ত্র-সদৃশ, মর্মভেদী সমালোচনা-প্রর প্রবন্ধ; যথা— ‘সংস্কৃত ভজ্ঞমাল’ (সঃ তোঃ ৮। ৪) ; প্রাকৃতাপ্রাকৃত-জ্ঞান (সঃ তোঃ ১। ১২) ; ‘বৈষ্ণব-বংশ’ (সঃ তোঃ ১৯শ বর্ষ) ; ‘প্রাকৃত শুদ্ধ বৈষ্ণব নহে’ (সঃ তোঃ ২০। ৪) ; ‘ভাড়াটিয়া ভজ্ঞ নহে’ (সঃ তোঃ ২০। ৭) ; ‘ভৃতক শ্রোতা’ (গোঃ ১। ১৩) ; অনধিকার চর্চা (গোঃ ৭। ৩) ; ‘ব্যবসাদারের কপটতা’ (গোঃ ৭। ২১) ইত্যাদি।

୩। ସମ୍ପ୍ରଦାୟ-ବୈଭବ-ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟପୂର୍ଣ୍ଣ ଐତିହାସିକ ପ୍ରବକ୍ଷ ; ସଥା—‘ମଧ୍ୟମୁନି-ଚରିତ’ (ସଂ ତୋଃ ୧୮୧) ; ‘ପ୍ରବୋଧାନନ୍ଦ’ (ସଂ ତୋଃ ୧୮୧) ; ‘ପୁଣ୍ୟାରଣ୍ୟ’ (ଗୌଃ ୬୩୯) ; ‘ହଂସଜାତିର ଇତିହାସ’ (ଗୌଃ ୭୧୨) ; ‘ଏକାଯନ ଶ୍ରୁତି ଓ ତତ୍ତ୍ଵଧାନ’ (ଗୌଃ ୭୧୨୮) ; ‘ପଞ୍ଚରାତ୍ର’ (ଗୌଃ ୭୧୩୦) ; ‘ତୀର୍ଥ ପାଣ୍ଠରପୁର’ (ଗୌଃ ୭୧୪୦) ; ‘ମାଣିକ୍ୟ ଭାସ୍କର’ (ଗୌଃ ୭୧୪୦) ।

୪। ଚରିତ-ଘୂଲକ ପ୍ରବକ୍ଷ ; ସଥା—‘ଯାମୁନାଚାର୍ଯ୍ୟ’ (ସଂ ତୋଃ ୧୦୧୫୦) ; ‘ଆମାର ପ୍ରଭୁର କଥା’ (ସଂ ତୋଃ ୧୯୧୫, ୬) ; ‘ଶ୍ରୀଧରସ୍ଵାମୀ’ (ଗୌଃ ୧୩୫) ; ଶ୍ରୀବିଶ୍ଵନାଥ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ (ଗୌଃ ୧୧୮) ; ଶ୍ରୀବଲଦେବ ବିଷ୍ଣୁଭୂଷଣ (ଗୌଃ ୧୧୫) ; ‘ମୌଳାଚଲେ ଭକ୍ତିବିନୋଦ’ (ଗୌଃ ୬୧୪୩) ।

୫। ଭ୍ରମଣ-ବିବରଣ୍ୟାୟକ ପ୍ରବକ୍ଷ ; ସଥା—‘ଦାକ୍ଷିଣାତ୍ୟ ଭ୍ରମଣ’ (ନିବେଦନ ୧୯୦୫ ଖୁଃ) ; ଇତ୍ୟାଦି ।

୬। ଦୁର୍ଜନମୁଖ-ଚପୋଟିକା ତୁଳ୍ୟ ବିଜ୍ଞପୋକ୍ତି-ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରବକ୍ଷ ; ସଥା—‘ଭାଇ ସହଜିଯା’ (ସଂ ତୋଃ ୧୯୯ ବର୍ଷ) ; ‘ମଧୁର ଲିପି’ (ଗୌଃ ୧୧) ; ‘ଯେ ଦିକେ ବାତାସ’ (ଗୌଃ ୧୬) ; ‘ମରୁତେ ସେଚନ’ (ଗୌଃ ୧୬) ; ‘ମେଘେଲୀ ହିଁହୁଯାନୀ’ (ଗୌଃ ୩୩୮) ; ‘ଆକାବୋକାର ସ୍ଵରୂପ’ (ଗୌଃ ୫୪୭) ; ‘ଭାଇ କୁତାର୍କିକ’ (ଗୌଃ ୬୩୫) ; ‘ବୋଷ୍ଟମ୍ ପାର୍ଲାମେଣ୍ଟ’ (ଗୌଃ ୭୧୪୩) ; ‘ଅଞ୍ଜ ଓ ବିଜେର ନର୍ମ କଥା’ (ଗୌଃ ୧୦୮ ବର୍ଷ) ; ‘ଆମି ଜୋଲାଇ ଥାକିବ !’ (ଗୌଃ ୫୪୫) ।

୭। ସାମୟିକ ପ୍ରସଙ୍ଗାୟକ ପ୍ରବକ୍ଷ ; ସଥା—(ନିବେଦନ ୧୨୬ ଖୁଃ ୧୯୯ ସଂ ; ୧୯୦୧ ଖୁଃ, ଗୌଃ ୩୧, ୭୧) ।

୮। ଅତ୍ୟଭିତ୍ତାବଣାୟକ ପ୍ରବକ୍ଷ ; ସଥା—ଶ୍ରୀବ୍ୟାସ-ପୂଜାର ପ୍ରତ୍ୟଭି-ଭାବଣ-ସମ୍ମହ ; ସଂଶିକ୍ଷା-ପ୍ରଦର୍ଶନୀର ଅଭିଭାବଣ-ସମ୍ମହ ; ‘ଆମାର କଥା’ (ଗୌଃ ୧୧୬ ବର୍ଷ) ।

୯। ନାନା ଅଶ୍ରେର ସତ୍ୱତ୍ତର-ସ୍ଵରୂପ ପ୍ରବକ୍ଷ ; ସଥା—‘ଆୟହାରା

পাঠক' (গৌঃ ৮।৩৯) ; 'কৃষ্ণভক্তিই শোক-কাম-জাড্যাপহা' (গৌঃ ১।১।৩৮) ।

১০। প্রশ্নোত্তর-ছলে লিখিত প্রবন্ধ ; যথা—'অজ্ঞ ও বিজ্ঞের নর্ম-কথা' (গৌঃ ১।০।।৩) ।

১১। প্রেরিত পত্রাত্মক প্রবন্ধ ; যথা—'প্রতিবাদ-পত্র' (গৌঃ ৮।৪।০) ; 'প্রাপ্ত পত্রাবলী' (গৌঃ ৮।৩।৮) ।

১২। প্রতিবাদ-মূলক প্রবন্ধ ; যথা—'পাণ্ডিত্যে অসাধুত্ব' (নিবেদন ১।২।১।৫।৯) ; 'প্রচারে ভাস্তি' (গৌঃ ১।৩।০) ; 'অশ্রৌত দর্শন' (গৌঃ ৮।৩।৮) ।

১৩। কাল-বিচারাত্মক প্রবন্ধ ; যথা—'চৈতন্যাক' (সঃ তোঃ ১।৮।।১।০) ; 'কাল-সংজ্ঞায় নাম' (সঃ তোঃ ২।২।৩।৪) ।

১৪। পারমার্থিক সামাজিক প্রবন্ধ ; যথা—'বৈষ্ণব-স্মৃতি' (সঃ তোঃ ১।৮।।২) ; 'শৌক্র ও বৃত্তগত বর্ণ-ভেদ' (সঃ তোঃ ২।২।৩।৪) ; 'সংস্কার সন্দর্ভ' (সঃ তোঃ ২।৩।৩।৪) ; 'বংশ-প্রণালী' (গৌঃ ১।২।৫) ; 'হৃতীয় জন্ম' (গৌঃ ১।২।৮) ; 'বৈজ ব্রাহ্মণ' (গৌঃ ১।২।৯) ; 'আছে অধিকার' (গৌঃ ১।৩।৩) ; 'এক জাতি' (গৌঃ ১।৪।২) ; 'স্মার্ত ও বৈষ্ণব' (গৌঃ ২।২।০) ; 'সামাজিক অহিত' (গৌঃ ২।২।০) ; 'সাম্বৰত ও অসাম্বৰত' (গৌঃ ৮।২।০) ।

১৫। বিশ্লেষণাত্মক প্রবন্ধ ; যথা—'বিচার আদালত' (গৌঃ ১।।৭) ।

১৬। শিষ্য-শোধক প্রবন্ধ ; যথা—'স্ব-পর-মঙ্গল' (গৌঃ ১।৩।।) ; 'বড় আমি ও ভাল আমি' (গৌঃ ১।৪।।২।৬) ।

### দুর্বোধ্য কেন ?

শ্রীল প্রভুপাদ 'গৌড়ীয়ে'র প্রথম বর্ষে তাঁহার স্ব-রচিত এবং অন্তান্ত লেখকগণের রচিত প্রবন্ধাবলীকে "প্রকৃতি-জন-পাঠ্য" ও "হরিজন-পাঠ্য"

## প্রবন্ধাবলীর প্রসঙ্গে ক্রেতী নিবেদন

৫/০

এই দুইটা বিভাগে ভাগ করিয়া দিতেন। যেমন ‘গোড়ীয়’ ১৩ সংখ্যায় “শ্রীল প্রভুপাদের রচিত ‘নীতি-ভেদ,’” ১৪ সংখ্যায় “রুচি-ভেদ” প্রভৃতি প্রবন্ধ ‘প্রকৃতিজন-পাঠ্য’ ও গোঃ ১৫ সংখ্যায় প্রভুপাদের লিখিত “হুর্গাপূজা,” ১৭ সংখ্যায় “বিচার আদালত” শীর্ষক প্রবন্ধ ‘হরি-জন-পাঠ্য’ বলিয়া শ্রীল প্রভুপাদই স্বয়ং নির্দেশ করিয়া দিয়াছেন। আবার শ্রীল আচার্যদেব গোড়ীয়ের ৪ৰ্থ বর্ষে বিভিন্ন প্রবন্ধের বিচিত্রতাকে বিভিন্ন ভগবৎপ্রসাদ-বৈচিত্র্যের নাম দিয়া প্রকাশ করাইয়াছিলেন; যেমন গোঃ ৪২ সংখ্যায় “আত্মবঞ্চনা” প্রবন্ধকে “পল্তার স্বৃক্তা”, “কেন ভজন হয় না” প্রবন্ধকে “হিষ্পে-শাক,” ৪৩ সংখ্যায় “শ্রীল পরমহংস ঠাকুরের বক্তৃতার চুম্বক” প্রবন্ধকে “রাঘবের ঝালি” প্রভৃতি নামকরণ করিয়া প্রকাশিত করিয়াছিলেন।

শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী প্রাকৃত-সাহিত্যিক, প্রাকৃত-সাহজিক-সম্প্রদায়ের ভোগপর সাহিত্যিকতার কোন প্রশংসন দেন নাই,—ইহাই শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীর বৈশিষ্ট্য অর্থাৎ প্রাকৃত-সাহিত্যিক-সম্প্রদায় শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীকে ছর্বোধ্য জ্ঞান করিবার প্রথম-মুখেই তাহা হইতে দূরে থাকেন; যেমন শ্রীল কবিরাজ গোস্বামী-প্রভুর শ্রীচৈতন্য-চরিতামৃতের প্রথম ক্রেতী অধ্যায়কে প্রাকৃত-সাহিত্যিকগণ ছর্বোধ্য ও দুরবগাহ বলিয়া পরিত্যাগ করেন। ইহাতে তাহারা গোড়ীয়-বৈষ্ণব-ধর্মের সিদ্ধান্তের মূল-ভিত্তিই বুঝিতে না পারায় শ্রীল কবিরাজ গোস্বামী প্রভু বা শ্রীল ঠাকুর বৃন্দাবনের অপ্রাকৃত-সাহিত্যের অযাচিত অনধিকারী সমালোচক হইয়া পড়েন! অনধিকার-চর্চা আকাশে থৃঢ়কার-নিক্ষেপের মত তাহাদের স্ব-গাত্রেই পতিত হয়। গত মাঘ মাসের ( ১৩৪৪ ) “প্রবর্তকে” শ্রীচৈতন্যচরিতামৃতকার শ্রীল কবিরাজ গোস্বামী প্রভুর চরিত্রের (?) সমালোচনা (!) করিতে গিয়া কোন এক বিদ্বন্মন্ত-

ব্যক্তি গ্রন্থ অস্ত্বিধায় পতিত হইয়াছেন। একদিকে যেমন প্রাকৃত-সাহিত্যক ও প্রাকৃত-সহজিয়া-সম্প্রদায় শ্রীল প্রভুপাদের ভাষাকে দুর্বোধ্য মনে করিবা উহার অমৃত-ফল-লাভে বঞ্চিত আছেন, অপরদিকে প্রভুপাদের শিষ্যের পরিচয় প্রদান করিয়াও আমরা কেহ কেহ শ্রীল প্রভুপাদের সিদ্ধান্তের বরপুর ও প্রভুপাদের যাবতীয় প্রবন্ধ বা সিদ্ধান্তের মর্ম-অবধারণে একমাত্র অপ্রতিবন্ধী অধিকারী শ্রীল আচার্যদেবের পূর্ণ আনুগত্যের অভাবে শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীর তাৎপর্য, এমন কি, অনেক অংশেরই সাধারণ অর্থও হৃদয়ঙ্গম করিতে পারি না।

### রহস্য কি ?

কলিকাতা-বিশ্ববিদ্যালয়ের এককালীন কর্ণধার, প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য-সাহিত্যে অগাধ পত্রিত, বিশ্ববিদ্যাত জনৈক ব্যক্তি এক সময় শ্রীল প্রভুপাদকে লিখিয়াছিলেন,—“আমার নিকট ‘গৌড়ীয়’ পাঠাইতে হইলে উহার সঙ্গে একথানা গৌড়ীয়-অভিধান পাঠাইবেন। গৌড়ীয়ের প্রবন্ধের ভাষা আমি কিছুই বুঝি না।” আর একবার কলিকাতা শ্রীগৌড়ীয়মঠে কুষ্ণনগরের ভূতপূর্ব ম্যাজিস্ট্রেটের সহিত কলিকাতা-বিশ্ববিদ্যালয়ের ডক্টর চট্টোপাধ্যায় মহাশয় শ্রীল প্রভুপাদের “পরতন্ত্র-জগদুষ্ম” (Relative worlds) প্রবন্ধের নাম দেখিয়া বলিয়াছিলেন—“পরজগতে আবার relativity কিরূপে সন্তুষ্ট হইতে পারে ?” ইত্যাদি। ঢাকা-বিশ্ব-বিদ্যালয়ের কোন শ্রেষ্ঠ প্রবীণ অধ্যাপক ঢাকায় সংশিক্ষা-প্রদর্শনীর উন্মোচন-উপলক্ষে শ্রীল প্রভুপাদের রচিত ‘প্রদর্শকের অভিভাষণ’ প্রবন্ধ পাঠ শুনিয়া বলিয়াছিলেন,—“ইহার একটি শব্দের অর্থও আমি বুঝিতে পারিলাম না।” অথচ দেখিতে পাওয়া গিয়াছে যে, শ্রীল প্রভুপাদের কৃপা-লক্ষ জাগতিক অতি সামান্য বিশ্বাবুক্তিযুক্ত বালকও শ্রীল প্রভুপাদের

কৃপায় ঈ সকল প্রবন্ধের অনেক কথারই তাৎপর্য অবধারণ করিতে পারেন। ইহার মূলে কোন্ রহস্য আছে? একমাত্র ভক্তি-সিদ্ধান্তে প্রণিপাত, পরিপ্রক্ষ ও সেবা—এই তিনটি বৃত্তি অকপটভাবে যাহাদের নাই বা তজ্জন্ম যাহারা নিষ্কপটভাবে চেষ্টাযুক্তও নহেন, শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী তাহাদের প্রতি শপথ অর্পণ করিয়াছেন।

### কঠিন ও সরল

শ্রীল প্রভুপাদের প্রথম বার্ষিক বিরহোৎসবে ‘শ্রীল প্রভুপাদের ভাষার ‘বৈশিষ্ট্য’-সম্বন্ধে বক্তৃতায় দর্শন-শাস্ত্রের ভূতপূর্ব অধ্যাপক শ্রীযুক্ত সুপত্রিঙ্গন নাগ এম-এ, বি-এল মহাশয় একটী সুন্দর উপমা দিয়া বলিয়াছিলেন, “শ্রীল প্রভুপাদের ভাষাকে দূর হইতে দেখিলে অতি কঠিন মস্তর-মন্দির-সন্দৃশ মনে হয়। ইহার দ্বার চিরকুল, তাহা ভেদ করিয়া ইহার মধ্যে আমরা কোন দিনই প্রবেশ করিতে পারিব না,—এইরূপ বিচার আসে। কিন্তু যতই এই সুকঠিন প্রস্তর-মন্দিরের নিকটবর্তী হওয়া যায়, যতই এই বাগদেবতার মন্দিরের পূজা-রিগণের কৃপায় পূজা-রিগণের ও শ্রীবিগ্রহের স্বরূপ উপলক্ষি হয়, ততই এই ভক্তিসিদ্ধান্ত-বাণীর অতিমর্ত্য-সরসতা হৃদয়কে আকৃষ্ণ ও আপ্নুত করে। তখন আর প্রস্তরের কাঠিন্য সচিদানন্দ-বিগ্রহের মাধুর্য, ওদ্যোগ ও সৌন্দর্যকে আবরণ করিতে পারে না।”

### শ্রীভক্তিবিনোদের প্রবন্ধাবলী

অনেকের মতে, শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীর ভাষা হইতে শ্রীল ঠাকুর ভক্তিবিনোদের প্রবন্ধাবলীর ভাষা সহজ ও সরল; কিন্তু অনেকে ঠাকুর ভক্তিবিনোদের প্রবন্ধ-সমূহের সহজ ও সরল-শব্দের অর্থ বা বাক্যের তাৎপর্য বুঝিবার অভিমান করিলেও শ্রীল প্রভুপাদের মুখে বহুবার শুনিয়াছি, যাহারা ঠাকুর ভক্তিবিনোদের কোন কথাই বুঝিতে

## ১। শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী—প্রথম খণ্ড

পারেন নাই। কারণ এই যে, ভক্তিসিদ্ধান্ত-বাণীর চরণে যাহারাই অপরাধ করেন, তাহারা যতই বড় পণ্ডিত বা সমবন্দীর বলিয়া অভিমূল করুন না কেন, আচার্য্যগণের কোন কথাই ধরিতে পারেন না।

### ভক্তিসিদ্ধান্তানুগত্য

এজন্ত শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীর পর্যন্ত-পাঠনের পূর্বেই আমরা আচার্য্যানুগত্য বা ভক্তিসিদ্ধান্তের আনুগত্যকে যাহাতে অকপটে সুর্বতোভাবে বরণ করিতে পারি, তবিষ্যতে শ্রীল প্রভুপাদের নিকট আমাদের ঐকান্তিক ও নিষ্কপট-ভাবে প্রার্থী হওয়া কর্তব্য।

### আচার্য্যের মনোব্যাসঙ্গছেদক উক্তি

শ্রীল প্রভুপাদ নিত্যসিদ্ধ-আচার্য ও লোক-শিক্ষক। “সন্ত এবাস্ত ছিন্দস্তি মনোব্যাসঙ্গমুক্তিভিঃ”—এই ভাগবতীয় শ্লোকানুসারে কৃষ্ণপ্রেম-ময় ও জীব-দুঃখকাতর শ্রীল প্রভুপাদ তাহার প্রবন্ধাবলীতে শুন্দভক্তির বিরুদ্ধ-সিদ্ধান্তকে এরূপ মর্মান্তিক-বাকে খণ্ডন করিয়াছেন, যাহা পাঠ করিয়া হয় ত’ সামাজিক-শিষ্টাচার-বহুগাননকারী ব্যক্তিগণ অন্তরূপ বিচার করিতে পারেন। বস্তুতঃ ব্যাসাচার্য্যের ও অন্তর্গত আচার্য্যগণের লোক-শিক্ষাময়ী উক্তি আমাদের মঙ্গলের জন্মই—ইহা স্মরণ করিয়া আমাদের প্রকৃত বিষয় অবধারণ করা উচিত। শ্রীল প্রভুপাদ অনেক সময় বলিতেন,—“আমরা অতি বাল্যকাল হইতে ‘প্রফ্রিডার’ ( অর্থাৎ লোকের খুৎসর্ণনকারী ও তাহা সংশোধনের প্রতি স্বাভাবিক-প্রযুক্তি-বিশিষ্ট )। শ্রীল আচার্য্যদেবকেও তিনি সেই ভূষণে ভূষিত করেন। অতএব সহদয় পাঠকগণের নিকট বিনীত নিবেদন এই যে, তাহারা যেন শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীর কোন কোন সমালোচনাপর প্রবন্ধকে ব্যক্তিগত আক্রমণ ও প্রাকৃত-শিষ্টাচার-বিরুদ্ধ মনে করিয়া আচার্য্য-চরণে

অপরাধ করতঃ নিত্যমঙ্গলের শিক্ষা হইতে ভ্রষ্ট না তন। তুঃখের বিষয়, আধুনিক-প্রাকৃত-সাহিত্যিক ও সামাজিকগণ শ্রীশ্রীজীবগোস্বামী, ঠাকুর শ্রীবন্দুবন, শ্রীল কবিরাজ গোস্বামী প্রভু, শ্রীল ঠাকুর নরোত্তম-প্রমুখ আচার্যবুন্দের মঙ্গলময়ী বাণীকে ব্যক্তিগত অসহিষ্ণুতা-মূলক (?) আক্রমণ ও শিষ্টাচার-বিরুদ্ধ মনে করিয়া তাঁহাদের লোকপাবনী শিক্ষাকে পরিহার করিতেছেন !

### মুদ্রাকর-প্রমাদ, ক্রটি-বিচুতি

আমরা এই গ্রন্থের বিতীয় সংক্ষরণকে আচার্য-ভাষ্য-ভূষণে ভূষিত দেখিয়া আনন্দ লাভ করিব,— এইরূপ আশার বাণীও আচার্যদেবের নিকট হইতে পাইয়াছি। বর্তমান গ্রন্থের চয়ন ও সঙ্কলন-কার্য অতি দ্রুতবেগে সম্পন্ন হওয়ায় ইহাতে নানারূপ ক্রটী, বিচুতি, মুদ্রাকর-প্রমাদাদি পরিলক্ষিত হইতে পারে। সজ্জন সারগ্রাহী পাঠকবৃন্দ নিজ-গুণে সেই সকল ক্রটী মার্জনা করিয়া সার গ্রহণ করিলে আমরা ধন্ত হইব।

### পূর্বার্ক ও উত্তরার্ক

শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীর প্রথম খণ্ড পূর্বার্ক ও উত্তরার্ক বলিয়া দুইটি বিভাগ করা হইয়াছে। পূর্বার্কে ওঁ বিশ্বপাদ শ্রীল ভক্তিবিনোদ ঠাকুরের সম্পাদিত ‘শ্রীসজ্জনতোষণী’ ও ‘নিবেদনে’ শ্রীল প্রভুপাদের যে-সকল প্রবন্ধ বর্তমানে পাওয়া গিয়াছে, তাহা প্রকাশিত হইল ; কিন্তু এই চয়নও সম্পূর্ণ নহে। উত্তরার্কে শ্রীল প্রভুপাদের সম্পাদিত শ্রীসজ্জন-তোষণীর মাত্র কএকটী প্রবন্ধ প্রকাশিত হইয়াছে।

### রচনার কালের ক্রমানুসারে সজ্জিত

প্রবন্ধাবলীকে রচনার কালের ক্রমানুসারে সজ্জিত করা হইয়াছে, কিন্তু কোন বিশেষ প্রয়োজনানুরোধে এই ক্রমেও কিঞ্চিৎ ব্যতিক্রম ঘটিয়াছে।

প্রথম খণ্ডের পূর্বার্কে পঞ্চম প্রবন্ধ 'শ্রীষ্মান্মাচার্যে'র পর ক্রম এইরূপ হওয়া উচিত ছিল—(৬) আকৃতাপ্রাকৃত জ্ঞান, (৭) আধুনিক বাদ, (৮) অগ্নাভিলাষ, (৯) পাণ্ডিত্যে অসাধুত্ব, (১০) উচ্ছ্বলিত ভাব। অনুসন্ধিৎসু পাঠকগণ রচনার কাল দেখিয়া এই ক্রম ঠিক করিয়া লইবেন। "সংস্কৃত ভঙ্গমাল" প্রবন্ধ ১২ পৃষ্ঠা পর্যন্ত মেক্সাপ হইবার পর তৎপরবর্তী ২ পৃষ্ঠার মেটার মেক্সাপ হইবার পূর্বেই ভুলক্রমে "নবীন ব্রহ্মবাদের পরিণতি" প্রবন্ধ মেক্সাপ ও ছাপা হইয়া যায়; এজন্ত পূর্বার্কে '১২ ক' ও '১২ খ' পত্রাঙ্ক নির্দেশ করিয়া উক্ত মেটারটা পরে মুদ্রিত ও যথাস্থানে সংযোজিত হইয়াছে।

### প্রবন্ধের স্থান-বিশেষের পরিবর্ণন

আর একটি বিষয় বৈষ্ণবগণের নিকট অত্যন্ত ধৃষ্টিতার সহিত প্রকাশ করিতে বাধ্য হইতেছি যে, শ্রীল প্রভুপাদের লিখিত প্রবন্ধের কোন কোনও স্থান দুর্বোধ্য হইবে ভাবিয়া স্থানে-স্থানে আবগ্নক-বোধে কর্ত্তা, ক্রিয়াপদ বা শব্দ-বিশেষের সংযোগ করিয়াছি; ইহা শ্রীল প্রভুপাদের প্রকটকালে স্বয়ং শ্রীল প্রভুপাদের আদেশের অনুসরণে ও শ্রীল আচার্যদেবের আদেশে করিতে সাহসী হইয়াছি। এতদ্ব্যতীত সংস্কৃত-শ্লোক, গন্ধাদির বঙ্গানুবাদ, স্থান-নির্দেশ, প্রত্যেক প্রবন্ধের কথা-সার প্রভৃতি ও সংযোজিত করিতে সাহসী হইয়াছি। পরমারাধ্যতম শ্রীশ্রীল প্রভুপাদ অনেক সময়ই স্বয়ং প্রবন্ধ রচনা করিয়া বা তাঁহার শ্রতলিপি লেখাইয়া তাঁহার এই অযোগ্য দাসাভাসকে প্রবন্ধের ভাষা দেখিয়া দিবার আদেশ করিতেন। শ্রীল প্রভুপাদের প্রকটকালে শ্রীল আচার্যদেব প্রভুপাদের প্রবন্ধাদির ভাষ্য, বিবৃতি প্রভৃতির ভাষা দেখিয়া কোন কোন স্থান সংবর্ণন বা পরিপূরণ করিলে শ্রীল প্রভুপাদের যে পরিপূর্ণতম সন্তোষ হইত, তাহা

বহু সতীর্থ-ভাতাই অবগত আছেন। প্রথম খণ্ডে উত্তরার্কে প্রবন্ধ-  
রচনার তারিখ যাহা শেষে দেওয়া হইয়াছে, তাহাতে কঢ়িকটি মুদ্রাকর-  
প্রমাদ সংষ্টিত ইওয়ায় বিষয়-সূচীতে তাহা সংশোধিত হইয়াছে।

### প্রভুপাদের “গণেশ”

শ্রীল প্রভুপাদের শ্রুতলিপি অতিক্রমগতিতে সম্পূর্ণভাবে ও স্থানে-  
স্থানে যথাযথ পরিপূরণ করিয়া এবং সমস্ত সিদ্ধান্ত ও তাংপর্য বুঝিয়া  
লিখিবার একমাত্র অদ্বিতীয় অধিকারী বিচারে পরম পূজ্য শ্রীল অনন্ত-  
বাঙ্মুদেব পরবিষ্ঠাভূষণ গোস্বামি-প্রভুকে শ্রীল প্রভুপাদ তাহার ‘গণেশ’  
অভিযানে সময় সময় অনেকের নিকটই অভিহিত করিতেন।  
কেন না, যেরূপ ব্যাসের সমস্ত পৌরাণিক প্রবন্ধ, সিদ্ধান্ত ও তাংপর্য  
বুঝিয়া অতিক্রমগতিতে লিখিতে একমাত্র গণেশই অদ্বিতীয় ছিলেন,  
ব্যাসাভিন্ন-বিগ্রহ শ্রীল প্রভুপাদের পক্ষে ও আচার্যদেব সেইরূপ। গণেশই  
যথার্থ ব্যাসপূজা করিয়াছেন। “অহং বেদ্মি শুক বেত্তি ব্যাসো বেত্তি ন  
বেত্তি বা” প্রভুতি শ্রীচৈতন্তচরিতামৃত-ধৃত ( ২১২৪।৩।১৫ ) প্রচীন শ্লোকটী  
যথার্থ সেবা-বৃক্ষ-বারাই যে সিদ্ধান্ত স্ফূর্তি হয়, তাহা প্রমাণ করিতেছে।  
‘ব্যাসকূটে’র অর্থ যেরূপ শ্রেষ্ঠ পণ্ডিতগণ, এমন কি, ব্যাসানুগাভিমানকারী  
শ্রীশঙ্করাচার্যের হ্রাস অদ্বিতীয় পণ্ডিতগণও বুঝিতে পারেন নাই, সরস্বতীর  
সিদ্ধান্তকূটও তদ্ধপ সকলে বুঝিতে পারেন না। কাজেই শ্রীল আচার্যদেব  
স্ময়ং শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীর শ্রীঅঙ্গের শৃঙ্গার-সেবা করিলে আমরা  
কৃতকৃতার্থ হইতাম। তবে তাহারই শ্রীচৈতন্ত-আশীর্বাদ মন্তকে ধারণ করিয়া,  
শ্রীল প্রভুপাদের পাদপদ্মে সতত কৃপা যাঙ্গা করিয়া প্রবন্ধাবলীর যতটুকু  
আরতি করিবার যোগ্যতা পাইয়াছি, তাহাতে অজ্ঞান-কৃত কোন অপরাধ  
উপস্থিত হইয়া থাকিলে শ্রীল প্রভুপাদের পাদপদ্ম-ভূষণ এই দৃষ্ট-হৃদয়কে  
সংশোধন ও শাসন করিলে কৃতকৃতার্থ হইব।

‘গণেশ’ নামের সুর্যকর্তা

‘আমার গণেশ’ বলিতে শ্রীল প্রভুপাদ তাঁহার নিজ-গণের অর্থাৎ প্রকৃত শিষ্যগণের ‘ইন্দ্ৰ’ অর্থাৎ নিয়ামক আচার্যদেবকেই ভঙ্গিতে জানাইয়াছেন। শ্রীল আচার্যদেবই আমাদিগকে ব্যাসপূজা শিক্ষা দিয়াছেন। তিনিই শ্রীল প্রভুপাদের পঞ্চশদ্বর্ষ-পূর্ত্যাবির্ভাব-তিথিতে ( ২৪ ফেব্রুয়ারী ১৯২৪ ) শ্রীব্যাসপূজা-‘নামকরণ’ ও গুরুপূজা প্রবর্তন করিয়াছেন। শ্রীধাম-মারাপুরে শ্রীচৈতন্যমঠে শ্রীল প্রভুপাদের বটপঞ্চশদ্বর্ষ-পূর্ত্যাবির্ভাব-তিথিতে ( ১৮ই ফেব্রুয়ারী ১৯৩০ ) শ্রীব্যাস-পূজাবাসরে শ্রীগুরু-পাদপীঠ স্থাপন করিয়াছেন। শ্রীল আচার্যদেবই শ্রীল প্রভুপাদের ষষ্ঠি-বর্ষ-পূর্ত্যাবির্ভাব-তিথিতে বেদ হইতে শ্রীচৈতন্য-সরস্বতী-পূজার মন্ত্র উক্তার করিয়া আমাদিগকে সেই মন্ত্রে দীক্ষিত করিয়াছেন। শ্রীল আচার্যদেবই একষষ্ঠি-বর্ষ-পূর্ত্যাবির্ভাব-তিথিতে শ্রীল প্রভুপাদের ক্লপা-মুগ-ভজন-বৈশিষ্ট্যের কথা প্রভুপাদের নিজ-গনকে জানাইয়াছেন। শ্রীল প্রভুপাদ স্বয়ং তাঁহার আদি, মধ্য ও চরম-বাণীতে শ্রীল আচার্যদেবের নিত্য-আনুগত্যে থাকিয়া তাঁহার এই অযোগ্য কিঞ্চিরাভাসকে শ্রীচৈতন্য-সরস্বতী-পূজা বা শ্রীব্যাসপূজা করিবার প্রভুপদেশ প্রদান করিয়াছেন। শ্রীল আচার্যদেবের প্রকাশিত শ্রীচৈতন্য-সরস্বতী-পূজার মন্ত্র এই—

“ওঁ পাৰকা নঃ সৱস্বতী বাজেভিৰ্বাজিনীবতী ।  
যজ্ঞং বষ্টু ধিয়া বস্তুঃ ওঁ ।”

(খগ্বেদ—১ম অষ্টক, ১ম অধ্যায়, ৬ বর্গ, ১ম মণ্ডল, ৩য় স্তুত, ১০মী খক)

পতিতপাবনী, জয়প্রদায়িনী, ভক্তিফল-বিধায়িনী, দেবী-চৈতন্য-সরস্বতী ( কৃষ্ণ-জ্ঞানার্ধিষ্ঠাত্রী-দেবী ) আমাদের সঙ্কীর্তন-যজ্ঞ ( আরক্ষ-দেবার কার্যটিকে ) জ্যের সহিত সম্পাদন করিয়া দিউন।

আশীর্বাদ-ভিক্ষ্য

লঙ্ঘনে ভক্তিবিনোদ-গৌরবাণী প্রচারের অগ্রন্ত ও অভিভাবক গোড়ীয়-মিশনের চেয়ারম্যান পরমপূজনীয় শ্রীল ভক্তিপ্রদীপতীর্থ গোস্বামী মহারাজ ; শ্রীল প্রভুপাদ কর্তৃক সমগ্র পাশ্চাত্যদেশে কৃপানুগ-গৌরবাণী প্রচারের ভারপ্রাপ্ত প্রচারক-কেশরী, অক্সফোর্ড-বিশ্ববিদ্যালয়ের গত বর্ষের অধিবেশনে সনাতন বৈষ্ণব-ধর্মের অবিতীয় প্রতিনিধি, অধোক্ষেজ-বাস্তুদেবাত্মা গোড়ীয়-মিশনের সহকারী সভাপতি ও লঙ্ঘনস্থ শ্রীবাস্তুদেব-গোড়ীয়-মঠের যোগ্যতম মঠরক্ষক মহামহোপদেশক শ্রীল অপ্রাকৃত ভক্তিসারঙ্গ গোস্বামি-প্রভু ; পাশ্চাত্য-দেশে পাশ্চাত্য-ভাষায় শব্দার্জিকারে শ্রীভক্তিবিনোদ-গৌরবাণীর মনোভীষ্ট-প্রচারকারী, ইংরেজী “শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য” গ্রন্থের রচয়িতা, গোড়ীয়-মিশনের সেক্রেটারী, শুরুপাদ-পন্থে সর্বস্ব-সমর্পিতাত্মা অধ্যাপকচর মহামহোপদেশক শ্রীপাদ নিশিকাস্ত সাম্রাজ্যাল ভক্তিস্থাকর এম-এ ; শ্রীল প্রভুপাদের শুল্ক-বিচার-ধারা-সংরক্ষক, পণ্ডিতকুল-শিখামণি, আদর্শ ত্রিদণ্ডিস্ত্রী শ্রীমন্তক্রিয়ক শ্রীধর মহারাজ ও অগ্রান্ত শুল্কভক্তিসিদ্ধাস্ত-ধারার ত্রিদণ্ডিপাদগণের এবং সকল অকপট সতীর্থ-ভাতা ও ভগীর তথা আচার্যানুগ সকল বৈষ্ণবের কৃপা ও আশীর্বাদ শিরে ধারণ-পূর্বক শ্রীল প্রভুপাদের সেবাধিকার যাঙ্গা করিতেছি ।

আনন্দকূল্যকারিগণ

পরমভাগবত শ্রীবুক্ত দীনেশচন্দ্র দে ভক্তিবোধ মহোদয় এই গ্রন্থ-মুদ্রণের আনন্দকূল্য করিয়া তাহার প্রতি শ্রীল প্রভুপাদের আজ্ঞার অর্চন করিয়াছেন, এজন্য আমরা তাহার নিকট চিরকৃতজ্ঞ । শ্রীবুক্ত বিরাজ মোহন দে মহাশয় অতি দ্রুতগতিতে এই গ্রন্থ-মুদ্রণের সাহায্য করায় তিনিও শ্রীল আচার্যদেবের ও বৈষ্ণববৃন্দের ধন্তবাদার্হ হইয়াছেন ।

ପୂଜନୀୟ ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀପାଦ ନବୀନକୁଞ୍ଜ ବିଶ୍ଵାଲକ୍ଷ୍ମାର, ମହୋପଦେଶକ ଶ୍ରୀପାଦ ପ୍ରପବାନନ୍ଦ ବ୍ରଙ୍ଗଚାରୀ ପ୍ରଭୁବିଶ୍ଵାଲକ୍ଷ୍ମାର ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସତୀର୍ଥ ଭାତ୍ରବୁନ୍ଦ ଏହି ସେବା-କାର୍ଯ୍ୟେର ସର୍ବତୋଭାବେ ସହାୟତା କରିଯା ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦେର ବାଣୀ-ସଙ୍କାର୍ତ୍ତନ-ପୂଜାର ଆରତି କରିଯାଇଛେ ।

### ସୂଚୀପତ୍ର

ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଗ୍ରନ୍ଥେରେ ବିଭିନ୍ନ ଏକାର ବିସ୍ତୃତ ସୂଚି ଦେଖିଲେ ବୁଝୁଇ ଆନନ୍ଦିତ ହିଁତେନ, ଶ୍ରୀଲ ଆଚାର୍ୟଦେବେରେ ସେଇ ବିଚାର ଆମରା ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଯାଇଛି ; ଏହା ଆମରା “ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦେର ପ୍ରବନ୍ଧାବଲୀ”ର ପ୍ରଥମ ଖଣ୍ଡର ଶ୍ଲୋକ-ସୂଚୀ, ବିଷୟ-ସୂଚୀ, ସ୍ଥାନ, ପାତ୍ର ଓ ଶବ୍ଦ-ସୂଚୀ ଗ୍ରନ୍ଥେ ସଂସ୍କୃତ କରିଲାମ । ପ୍ରଭୁପାଦେର ବଡ଼ ଇଚ୍ଛା ଛିଲ—“ସଜ୍ଜନତୋଷଣୀ”, “ଗୌଡ଼ୀୟ”, “ନଦୀୟାପ୍ରକାଶ” ପ୍ରଭୃତି ଅନ୍ତିମ ପାରମାର୍ଥିକ-ପତ୍ର-ସମୁହେର ପ୍ରବନ୍ଧାବଲୀ ହିଁତେ ବିଶେଷ ଶବ୍ଦ ଚଯନ କରିଯା ତାହା ବୈଷ୍ଣବ-ମଞ୍ଜୁଷାର ଅନ୍ତର୍ଗତ କରା ହୁଯା । ଏହା ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦେର ଇଚ୍ଛାହୁସାରେ ଶ୍ରୀଲ ଆଚାର୍ୟଦେବେର ଆନୁଗତ୍ୟ ( ୧୯୩୫, ମେ-ଜୁନ ମାସେ ) ଆମରା ବହୁ ଶବ୍ଦ ‘ବୈଷ୍ଣବ-ସମ୍ପୁଟେ’ର ଜନ୍ମ ସମାହିରଣ କରିଯାଇଲାମ ।

ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦେର ସେଇ ମନୋହଭୀଷ୍ଟାହୁସାରେ ତାହାର ପ୍ରବନ୍ଧାବଲୀର ବିଶେଷ ବିଶେଷ ଶବ୍ଦେର ଏକଟୀ ସୂଚୀ ପ୍ରଦତ୍ତ ହିଁଲ । ଏଥିନ ପରମାର୍ଥିତମ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ଯଦି ଅହେତୁକୀ କୃପା ବିସ୍ତାର କରିଯା ତାହାର ନିଜ-ଜନେର ଆନୁଗତ୍ୟ ଏହି କୁନ୍ଦ୍ର-ସେବା-ଚେଷ୍ଟାକେ ସ୍ଥିକାର କରେନ, ତବେଇ କୃତକୃତାର୍ଥ ହିଁବ । ଏ ବିଷୟେ ବୈଷ୍ଣବଗଣେ କୃପାହି ସମ୍ବଲ ।

ଶ୍ରୀଚିତତତ୍ତ୍ଵମଠ, ଶ୍ରୀଧାମ-ମାୟାପୁର

ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦେର

ଚତୁଃଷଷ୍ଟିବର୍ଷ-ପୂର୍ବ୍ୟାବିର୍ତ୍ତାବ-ତିଥି

୭୫ ଫାଲ୍ଗୁନ, ବଙ୍ଗାବ୍ଦ ୧୩୪୪

ଶ୍ରୀଭକ୍ତିବିନୋଦ-ଗୌର-ସରସ୍ତୀ-

କିଙ୍କରାମୁକିଙ୍କାରାତାସ

ଶ୍ରୀଶୁନ୍ଦରାନନ୍ଦ ବିଶ୍ୱାବିନୋଦ

## ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଗୁର୍ଗୋରାନ୍ତେ ଅସ୍ତଃ

# শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলীর সূচীপত্র

## প্রথম খণ্ড—পূর্ববাহ্য

ପ୍ରବନ୍ଧ

ପାତ୍ରାକ୍ଷ

|     |                                                                                               |    |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ১।  | সংস্কৃত ভক্তিমাল (সঃ সঃ তোঃ ৮।৪, ৫, ৭, ৮, ১২;<br>৪।১০গৌঃ; ১৩।০৩ বঃ; ১৮।৯।৭ খঃ)                | ১  |
| ২।  | নবীন খন্দবাদের পরিণতি (সঃ সঃ তোঃ ৮।১২;<br>৪।১০ গৌঃ; ১৩।০৩ বঃ; ১৮।৯।৭ খঃ)                      | ১৩ |
| ৩।  | শ্রীমদ্বাদ্বাদুনি (সঃ সঃ তোঃ ১।০।৩; ৪।১২ গৌঃ; ১৩।০৫ বঃ;<br>১৮।৯।৯ খঃ)                         | ১৯ |
| ৪।  | শ্রীশর্থকোপ সূরি (সঃ সঃ তোঃ ১।০।৪; ৪।১২ গৌঃ;<br>১৩।০৫ বঃ; ১৮।৯।৯ খঃ)                          | ২৪ |
| ৫।  | শ্রীযামুনাচার্য (সঃ সঃ তোঃ ১।০।৫, ৭-১।২; ৪।১২ গৌঃ;<br>১৩।০৫ বঃ; ১৮।৯।৯ খঃ)                    | ২৯ |
| ৬।  | অন্ত্যাভিলাষ ('নিবেদন' ১।০।১।২।৬; ৪।১২ গৌঃ;<br>২।৬।৮।১।৩।০।৭ বঃ; ১।।।।১।২।।১।৯।০।০ খঃ)        | ৫১ |
| ৭।  | উচ্ছলিত ভাব ('নিবেদন' ১।।।।১।৬।৩; ৪।১৫ গৌঃ;<br>২।৫।।।১।৩।০।৮ বঃ; ১।০।।।১।৯।০।১ খঃ)            | ৫৮ |
| ৮।  | আধুনিক বাদ (সঃ সঃ তোঃ ১।।।।১; ৪।১৩ গৌঃ;<br>১।।।।৩।০।৬ বঃ; ৪।।।১।৮।।।১।৯।৯ খঃ)                 | ৬০ |
| ৯।  | প্রাকৃতাপ্রাকৃত জ্ঞান (সঃ সঃ তোঃ ১।।।।২; ৪।১৩ গৌঃ;<br>২।।।।৩।০।৬ বঃ; ৫।।।১।৮।।।১।৯।৯ খঃ)      | ৭৫ |
| ১০। | পাণ্ডিত্যে অসাধুত্ব ('নিবেদন' ১।।।।৫।৯; ৪।১৫ গৌঃ;<br>২।।।।৪।।।১।৩।০।৮ বঃ; ১।।।৪।।।১।৯।০।১ খঃ) | ৭৮ |

২৫  
প্রথম খণ্ড—উত্তরার্ক

| প্রবন্ধ                                                              | পত্রাঙ্ক |
|----------------------------------------------------------------------|----------|
| ১। শ্রীমধ্বঘনি-চরিত (সঃ তোঃ ১৮১১ ; চৈত্র ১৩২১ ; মার্চ ১৯১৫ )         | ১        |
| ২। ঠাকুরের স্মৃতি-সমিতি (সঃ তোঃ ১৮১২ ; বৈশাখ ১৩২২ ;<br>এপ্রিল ১৯১৫ ) | ১৭       |
| ৩। দিব্যসূরি বা আলূবরু (সঃ তোঃ ১৮১২ ; বৈশাখ ১৩২২ ;<br>এপ্রিল ১৯১৫ )  | ২০       |
| ৪। শ্রীজয়তীর্থ (সঃ তোঃ ১৮১২ ; বৈশাখ ১৩২২ ; এপ্রিল<br>১৯১৫ )         | ২২       |
| ০৫। শ্রীগোদাদেবী (সঃ তোঃ ১৮১২ ; বৈশাখ ১৩২২ ; এপ্রিল<br>১৯১৫ )        | ২৫       |
| ৬। পাঞ্চরাত্রিক অধিকার (সঃ তোঃ ১৮১২ ; বৈশাখ ১৩২২ ;<br>এপ্রিল ১৯১৫ )  | ২৯       |
| ৭। বৈষ্ণব-স্মৃতি (সঃ তোঃ ১৮১২ ; বৈশাখ ১৩২২ ;<br>এপ্রিল ১৯১৫ )        | ৩৮       |
| ৮। শ্রীভক্তাজিষ্ঠরেণু (সঃ তোঃ ১৮১৩ ; জ্যৈষ্ঠ ১৩২২ ;<br>মে ১৯১৫ )     | ৪১       |
| ৯। শ্রীকুলশেখর (সঃ তোঃ ১৮১৩ ; জ্যৈষ্ঠ ১৩২২ ; মে<br>১৯১৫ )            | ৪৫       |
| ১০। শ্রীগোরাজ (সঃ তোঃ ১৮১৪ ; আষাঢ় ১৩২২ ; জুন<br>১৯১৫ )              | ৪৯       |
| ১১। অভক্তিমার্গ (সঃ তোঃ ১৮১৪ ; আষাঢ় ১৩২২ ;<br>জুন ১৯১৫ )            | ৫৫       |
| ১২। শ্রীবিষ্ণুচিত্ত (সঃ তোঃ ১৮১৪ ; আষাঢ় ১৩২২ ;<br>জুন ১৯১৫ )        | ৬৩       |
| ১৩। প্রতিকূল মতবাদ (সঃ তোঃ ১৮১৪ ; আষাঢ় ১৩২২ ;<br>জুন ১৯১৫ )         | ৬৬       |
| ১৪। তোষণীর কথা (সঃ তোঃ ১৮১৫ ; শ্রাবণ ১৩২২ ;<br>জুলাই ১৯১৫ )          | ৭০       |
| ১৫। শ্রীগুরু-স্মরণপ (সঃ তোঃ ১৮১৫ ; শ্রাবণ ১৩২২ ; জুলাই ১৯১৫ )        |          |

শ্রীশ্রীগুরগোরাম্পো জয়তঃ

# শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী

## প্রথম খণ্ড

### সংস্কৃত ভজ্ঞমাল

বঙ্গদেশে প্রচারিত কৃষ্ণদাস-সম্পাদিত বাঙালা ভজ্ঞমাল নাভাজীর হিন্দী ভজ্ঞমাল হইতে সঞ্চলিত—বাঙালা ভজ্ঞমাল-রচয়িতা। কৃষ্ণদাস শ্রীচৈতন্যচরিতামৃতকার শ্রীকৃষ্ণদাস কবিরাজ গোস্বামী প্রভু হইতে পৃথক—মানসিংহের গুরু কৃষ্ণদাসের অনুশিষ্ট নাভাজী—নাভাদাসের ভজ্ঞমাল রচনার আজ্ঞা-লাভ-সম্বন্ধে কিংবদন্তী—সংস্কৃত ভজ্ঞমাল নাভাদাসের হিন্দী ভজ্ঞমালের চন্দ্রদন্ত-কৃত সংস্কৃতামুবাদ—উহা বিশুদ্ধগু, শিবথঙ্গ ও শক্তিথঙ্গ-নামক তিনি খণ্ডে বিভক্ত—চন্দ্রদন্তের বৈঝবোন্তৰ-সম্বন্ধে ধারণা—চন্দ্রদন্ত নির্বিশেষবাদী বা সমন্বয়বাদী—তাহার গ্রন্থ স্বকপোল-কল্পিত ও নানা কুসিদ্ধান্তে পরিপূর্ণ—শ্রীচৈতন্য-সম্বন্ধে তাহার অমপূর্ণ গল্পের সমালোচনা।

### প্রথম প্রস্তাব

বাঙালা পয়ারাদি ছন্দে ‘ভজ্ঞমাল’ নামক একখানি গ্রন্থ বঙ্গদেশে প্রচলিত আছে। ঐ গ্রন্থখানি নাভাজীকৃত হিন্দীভাষা-লিখিত ভজ্ঞমাল নামক গ্রন্থ হইতে সঞ্চলিত হইয়াছে। শ্রীকৃষ্ণদাস নামক কোন বৈঝব ঐ গ্রন্থখানি হিন্দীভাষানভিজ্ঞ বঙ্গবাসিগণের জন্য হিন্দী ভজ্ঞমাল গ্রন্থ

অবলম্বন করিয়া রচনা করিয়াছেন। কালানুস্কান-বিরত কতিপয় লোক  
এই ভক্তমাল-লেখক শ্রীকৃষ্ণদাসকে শ্রীচৈতন্যচরিতামৃত রচয়িতা  
শ্রীকৃষ্ণদাস কবিরাজ গোস্বামী বলিয়া মনে করেন। কিন্তু শ্রীচৈতন্য-  
চরিতামৃতের ভাষার সহিত ভক্তমালের ভাষার তুলনা করিলে তাহাদের  
স্পষ্টই প্রভীত হইবে যে, ভক্তমাল-লেখক কৃষ্ণদাস, কবিরাজ গোস্বামী  
হইতে পৃথক। বাঙ্গালা ভক্তমালে নাভাজী-রচিত কতকগুলি দোহা  
উক্ত হইয়াছে। মহারাজা মানসিংহ খণ্ডীয় ষেড়শ শতাব্দীর  
শেষভাগে বর্তমান ছিলেন। তাহার গুরুর অনুশিষ্ট নাভাজী।  
নাভাজীর অভ্যন্তরকাল শতবর্ষ পূর্বে ছিল ইহা হইতে অনুমিত হয়।  
নাভাজীর ভক্তমাল-গ্রন্থ সমাপন করিবার পরে কৃষ্ণদাস নামক কোন  
বৈষ্ণব উক্ত গ্রন্থ ভাষান্তরিত করিয়াছেন। কবিরাজ গোস্বামী অতিবৃদ্ধ  
বয়সে শ্রীচৈতন্যচরিতামৃত রচনা করেন। তাহাও প্রায় ৩০০ তিনশতবর্ষ  
পূর্বে রচিত হয়।

মহারাজা মানসিংহের গুরু কৃষ্ণদাস। মানসিংহ কৃষ্ণদাসের জগ  
স্বীয় রাজধানীতে আবাস নির্মাণ করাইয়াছিলেন। কীল এবং অগ্র  
নামক দুইজন শিষ্যের সহিত কৃষ্ণদাস তথায় বাস করিয়াছিলেন।  
কোন সময়ে কীল এবং অগ্র পূজোপকরণ সংগ্রহার্থ বনে গিয়াছিলেন।  
তাহারা সেই বনে দুর্ভিক্ষক্লিষ্ট-মাতৃপরিত্যক্ত একটী অঙ্ক শিখকে দেখিতে  
পাইয়া তাহাকে আশ্রমে লইয়া যাইবার মানস করিলেন এবং জলদ্বারা  
তাহার অক্ষিদ্বয় সম্মার্জন করায় অঙ্ক বালকটী নির্মল চক্র লাভ করিল।  
বালকটী আশ্রমে নীত হইলে অগ্র কৃষ্ণদাসের আজ্ঞায় তাহাকে সাধু-  
পরিত্যক্ত উচ্ছিষ্টাদি ভোজন এবং আশ্রম-দ্বারে বাস করিতে অনুমতি  
করিলেন। বালকও গুরুপদিষ্ট রামনাম জপ এবং আশ্রম-দ্বারে বাস  
করিতে লাগিলেন। কোন দিন অগ্রদাস রামপূজা করিতেছিলেন ও

বালক নাভাদাস গুরুকে চামর ব্যবস্থা করিতেছেন, এমত সময়ে অগ্রের কোন বণিক-শিষ্যের নৌকা অচল হইল। বণিক গুরুকে মনে মনে ধ্যান করায় গুরুর হস্তস্থিত মাল্যও অচল হইল। পৃষ্ঠদেশস্থিত নাভাদাস 'নৌকা চলিয়াছে' বলিয়া চীৎকার করিয়া ধ্যানস্থ গুরুর ধ্যানভঙ্গ করায় অগ্রদাস বিশেষ বিস্থিত হইয়া ভঙ্গ-চরিত্র লিখিতে অনুজ্ঞা করিয়াছিলেন। গুরুজ্ঞাবশতঃ নাভাদাস হিন্দী ভাষায় ভঙ্গমাল রচনা করেন।

একাল পর্যন্ত উক্ত নাভাদাস-রচিত গ্রন্থের সংস্কৃতানুবাদ হয় নাই। সম্প্রতি বোম্বাই-নগরে ক্ষেমরাজ কুষ্ঠদাস নামক পুস্তক-বিক্রেতা উক্ত গ্রন্থের সংস্কৃতানুবাদ প্রকাশ করিয়াছেন। প্রচারক গ্রন্থের ভূমিকায় লিখিতেছেন যে, শ্রীচন্দ্রদত্ত নামক কোন ব্যক্তি স্বপ্নে ভগবদাদিষ্ট হইয়া এই গ্রন্থ বিরচনা করিয়াছেন। মীরপুর-নিবাসী শ্রীমান্ন লক্ষ্মণ মহাজন উক্ত গ্রন্থ-মুদ্রাক্ষণের জন্য বেঙ্কটেশ্বর-যন্ত্রে পাঠাইয়াছেন।

শ্রীমান্ন চন্দ্রদত্ত নিজ-সংস্কৃত ভঙ্গমাল-গ্রন্থের প্রথম অধ্যায়ে লিখিয়া-ছেন যে, তিনি মৈথিল-ব্রাহ্মণ-বংশে উৎপন্ন। ভঙ্গমাল-গ্রন্থকে তিনি তিনভাগে বিভক্ত করিয়া প্রথম ভাগকে বিষ্ণুব্রতণ, দ্বিতীয় ভাগকে শিবব্রতণ এবং তৃতীয় ভাগকে শক্তিব্রতণ আখ্যা প্রদান করিয়াছেন। তাহার বৈষ্ণবব্রতণ ১৪৯ সর্গে ৬৭০০ শ্লোকে সম্পূর্ণ হইয়া মুদ্রাক্ষিত হইয়াছে। বৈষ্ণবব্রতণ নাভাদাস-কৃত ভঙ্গমাল হইতে সংগৃহীত। শৈব ও শাক্তব্রতণ এখন পর্যন্তও আমাদের হস্তগত হয় নাই। তাহা কি অবলম্বনে এবং কিন্তু প্রাপ্তি করিয়া লিখিত, তাহা আমাদের অবগতি নাই।

বৈষ্ণবব্রতণের কয়েকটী বিষয় বৈষ্ণব-পাঠকের অবগতির জন্য বক্তব্য আছে। শ্রীমান্ন চন্দ্রদত্ত বিনায়ক এবং শারদা প্রগামানন্তর ভঙ্গচরিত্র বর্ণন আরম্ভ করিয়াছেন। ভঙ্গ-লক্ষণ-বিষয়ে তিনি পঞ্চিত তারাকুমার

## শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী

কবিরত্নের গায় অনেকগুলি নৃতন ভাব বিকাশ করিয়াছেন। এখানে  
কতিপয় উক্ত হইল—

শাস্ত্রাদ্যাদ্যাযুক্তে। দেবত্বাঙ্গপূজকঃ ।  
শ্রদ্ধাবানন্ময়শ্চ স বৈ ভক্তে। দ্বিজোত্তমঃ ॥১॥  
স্বধর্ম নিরতো নিত্যং ব্রহ্মবিশ্বমহেশ্বরান্ন ।  
একবুদ্ধ্য। প্রপশ্চত্তি তে বৈ ভক্তজনাঃ স্মৃতাঃ ॥২॥  
চতুর্দশীব্রতরতা গণেশব্রতকারিণঃ ।  
তাপযন্তি হিমেবহিঃ দাস্ত্রন্তি তুলিক। অপি ॥৩॥  
যুবতীং রূপসম্পন্নাং দৃষ্ট। পত্নী পরস্তবৈ ।  
চলিতং ন মনো যেৰাং তে জ্ঞেয়। বৈষ্ণবোত্তমাঃ ॥৪॥

ইঁহার মতে সাধারণ নৈতিক-জীবন অবলম্বন করিলেই বৈষ্ণবোত্তম  
হওয়া যায়। চতুর্দশী ও গণেশ-চতুর্থী প্রভৃতি কাম্যব্রতসকল পালন  
করিলে বৈষ্ণব-জীবন লাভ হয়। ভগবান् এবং ভগবদ্বাস উভয়কে  
একবুদ্ধিতে সন্দর্শন করাই বৈষ্ণবের কার্য। এখানে শ্রীচৈতন্তচরিতামৃত  
মধ্যলীলা ১৮শ পরিচ্ছেদের সহিত বিরোধ দেখা যায়, যথা—

যেই মুঢ কহে, জীব ঈশ্বর হয় সম ।  
সেই ত' পাষণ্ডী হয়, দণ্ডে তারে ষম ॥

### হরিভক্তিবিলাস-ধূত বৈষ্ণব-তন্ত্র-বচনং—

যন্ত নারায়ণং দেবং ব্রহ্মকুরুদ্বাদি দৈবতৈঃ ।  
সমত্বেনেব বীক্ষেত স পাষণ্ডী ভবেদ্ধ্ববম্ ॥

### দ্বিতীয় প্রস্তাব

পূর্ব-প্রস্তাবে চন্দনতের নবাভ্যুদিত যুক্তিমূলক ভক্ত-নিরূপণ-বিষয় বর্ণিত  
হইয়াছে। এক্ষণে তাহার চরিত্রানুসন্ধান-তৎপরতা পর্যালোচিত  
হইতেছে। নাভাদাস-বিরচিত দোহাবলী অনুসরণ করিয়াই যে তিনি  
এই সংস্কৃত-গ্রন্থ রচনা করিয়াছেন, তাহা আমরা বলিতে পারি না।

## সংস্কৃত ভঙ্গমাল

কেননা, তাহার স্বকপোল-কল্পনা-শক্তির প্রাচুর্য সকল বিষয়েই পরিলক্ষিত হয়। বিশেষ আশার সহিত শ্রীশ্রীমন্মহাপ্রভুর চরিত্র-পাঠ করিতে গিয়া গ্রন্থকারের অঙ্গতা দেখিয়া, তাহার স্বপ্নাজ্ঞা-পরিচালিত লেখনীর প্রতি শ্রদ্ধা লুপ্ত হইয়াছে। পত্রিত চন্দন সংস্কৃত ভাষাকুশল ও কবি। বিদ্যা-স্মৃতি ব্যাপ্তির জন্মই বোধ হয় তাহার গ্রন্থ-রচনার প্রয়ান। দুঃখের বিষয়, নানা গ্রন্থ ও বিভিন্ন বিষয় থাকিতে ভক্ত নাভাজী-বিরচিত গ্রন্থ নির্বাচিত করিয়া সংস্কৃত-গ্রন্থে কর্দর্থ করিতে গিয়া, ভক্ত-হৃদয়ে আনন্দোৎসের প্রতিরোধ করা তাহার স্থায় কোবিদের পারদর্শিতার পরিচয় বলিতে হইবে। অজ্ঞানতা ক্রমে অথবা অস্তর্নিহিত স্বার্থ-তমসাবৃত বুদ্ধি-বলেই প্রাচীন ভক্তের অক্ষয়-কৌর্ত্তি-স্বরূপ ভঙ্গমাল তাহার নিকট স্বীয় বিদ্যা-বিকাশের ক্রীড়া-পুত্তলি। তিনি ভঙ্গমালকে নববেশে সাজাইতে বা হস্ত-পদান্দি বিছিন্ন করিয়া তত্ত্বস্থলে যথেচ্ছা সংযোজিত করিতে কোনক্রমেই পশ্চাত্পদ হন নাই। এই ব্যাধিটী পূর্ণমাত্রায় শ্রীশ্রীমন্মহাপ্রভুর চরিত্র-রচনায় প্রকাশিত হইয়াছে।

শ্রীগৌরাঙ্গদেবের বিষয় শ্রীচন্দনত্তের যাহা জানা আছে, তাহা লিখিত হইতেছে। তাহার ভঙ্গমাল-গ্রন্থের ১০৭ম অধ্যায়ে শ্রীগৌরাঙ্গ-চরিত্র-বর্ণন। ব্রহ্মাদি-দেবের বর্ণনাতীত গৌরলীলাবারিধি তিনি উনপঞ্চাশট শ্লোকে পরিষ্কৃট করিয়া নিশ্চিন্ত আছেন। যাহা একাল-পর্যন্ত কোন গ্রন্থকর্ত্তা বা জনশ্রুতি বলিতে পারেন নাই, স্বপ্ন-বলেই চন্দন স্বীয় বুদ্ধি সম্মার্জনা করিয়া তাহার গ্রন্থের পাঠককে শ্রীচৈতন্য-কৃপাসমূহ পান হইতে বোধ হয় বঞ্চনা করিবার অভিপ্রায়ে পুস্তকে যথেচ্ছ নিবন্ধ করিয়াছেন। তিনি নিজ-কর্ম-বিপাকে পড়িয়া গৌরলীলামৃত পান করিবার যোগ্য নহেন এবং তাহার পুস্তকে বিশ্বাসযুক্ত পাঠকগণও পূর্ব-পূর্বাপরাধক্রমে বর্তমান মহুষ্য-জীবনে গৌর-বিমুখতায় অভিভূত হইয়া

## শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী

ভগবন্নীলারসাঞ্চাদন হইতে বঞ্চিত হইলেন । সংস্কৃত ভঙ্গমালের পাঠক-গণের বিশেষ ছুর্দেব বলিতে হইবে ; কেননা, দৈব-দুর্ঘটনা-বলেই ঐরূপ শ্বকপোল-কল্পিত অজ্ঞানতিমির তাহাদের সময় অপহরণ করিতেছে । ইহা কাহাকেও বা মানব-জীবনের একমাত্র কর্তব্য হইতে অন্তপথে লাইয়া বাইবার সাহায্য করিবে । চন্দনত-বিরচিত শ্লোকগুলি এই—

অথাপরো বঙ্গদেশে যো বৈ ভক্তিমতাং বরঃ ।

কৃষ্ণচৈতন্যনামাভুক্তেরদেশে দ্বিজোত্তমঃ ॥

যেন সংস্থাপিতা ভক্তিরেগোড়েপি শাশ্ত্রতী ।

গৃহস্থ এব বিপ্রোসৌ বিদ্যাহৃত্যস্ত্য চাখিলাঃ ॥

কৃতদারে হরিং ভক্ত্যা পৃজ্যন্ত সংস্থিতো গৃহে ।

শ্রীকৃষ্ণোহমিতিধ্যায়ঃস্ত্রুপোভুদ্বিজোত্তমঃ ॥

পরিণিতে স দারান্ত বৈ বহশোতি প্রতিষ্ঠিতঃ ।

তৈর্দারৈঃ সহ শ্রীকৃষ্ণলীলামনুচকার সঃ ॥

কৃত্তা কৃঞ্জং নদীতীরে স্তুতিবর্ধণী নিনাদযন্ত ।

এবং ভাবযতস্তস্ত কৃষ্ণোহমিতি নিশ্চয়াৎ ॥

প্রয়ুঃ কতিবর্ধাণি নিরন্দেয়াগস্ত বৃত্তয়ে ।

তদৈকো দুর্জনস্তস্ত চিন্তয়ামাস চেতসি ॥

অহো নায়াত্যয়ং কাপি ন চ যাতি চ কুত্রচিঃ ।

কুর্বন্ত বহব্যয়ং নিত্যং বিহুত্যেষ নির্ভয়ঃ ॥

কশ্মাদস্তেদৃশী সংপদাগচ্ছতি নিরস্তরঃ ।

ইতি জ্ঞাতুং যতিয়েন্দ্য যদিদং দম্পতোষ্টি চেৎ ॥

তদা দণ্ডং জ্ঞাপয়িষ্যে কথয়িত্বা নৃপায় তৎ ।

ইতি সঞ্চিত্য মনসা গত্বা রাজসমীপতঃ ॥

প্রাহ তৎ নৃপতিঃ ধূর্ত্তো রাজন্ত তবপুরে মহান্ত ।

অনর্থোজ্ঞায়তে তৎ ত্বং নিবারয়িতুমৰ্হসি ॥

দৃগং প্রযচ্ছ ধূর্ত্তানাং প্রজাঃ পালয় ধর্মতঃ ।  
 এষ শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য নামা বোত্রাস্তি বৈষণবঃ ॥  
 সোতি ধূর্ত্তা দুরাচারো বধ চিদ্বাথিলং জনম् ।  
 আত্মানং পূজয়েত্যেষ মিথ্যাচারেণ পাপকৃৎ ॥  
 শিষ্যাংশ্চকার সর্বান্স নগরে ধনলোভতঃ ।  
 স্বযং প্রতি নিশংস্ত্রীভিঃ ক্রীড়ত্যেষ মহাকুলঃ ॥  
 ন জানাতি তদা কিঞ্চিজ্জনানাং তত্ত্বাগমং ।  
 তস্মাচ্ছাধি মহারাজ ধূর্ত্তং দন্তরতং শর্তং ॥  
 নোচেৎ সর্বামহামোহে নিপতিষ্যন্তি তে প্রজাঃ ।  
 শ্রদ্ধেদং তদ্বচো রাজা প্রোবাচাতি প্রযত্নবান् ॥  
 অহোক্ষুতং ময়াপ্যৈতন্ত্বেষবোতীবভক্তিমান् ।  
 নামা শ্রীকৃষ্ণচৈতন্যে মৎপুরে বর্ততেহ ধূনা ॥  
 পরস্ত নৈবং জানামি দুরাচারং করোতি সঃ ।  
 তস্মাদদ্য নিশাভাগে ভয়া সহ তদালয়ং ॥  
 অহং প্রচ্ছন্নরূপঃ সন্ত গমিষ্যামি ন সংশয়ঃ ।  
 তদা তচ্চরিতং সর্বং সাক্ষাৎ পশ্চাম্যহং দৃশ্য ॥  
 তথা তথা করিষ্যামি নিগ্রহং বাপ্যনুগ্রহম্ ।  
 ইতি নিশ্চিত্য ধূর্ত্তেন সাকং রাজা সমুখিতঃ ॥  
 ধূর্ত্তোহপি স্বগৃহং গত্বা রাত্রো রাজগৃহং যদৌ ।  
 অথ রাজাপি তং ধূর্ত্তং নীত্বা রাত্রো মহানিশি ॥  
 বীরমেকং পদাতিকং কৃত্তনুচর মায়যৌ ।  
 কৃষ্ণচৈতন্যভবনে দুর্বাতং দদৃশুশ্চ তে ॥  
 পরমাশ্চর্য্যরূপং তং হরিভক্তিপ্রসাদতঃ ।  
 ধূর্ত্তস্ত তং চতুর্বাহং শজ্ঞচক্রগদাধরম্ ॥  
 অকুটী কুটিলাক্ষং দৃষ্টুতীব বিমোহিতঃ ।  
 উক্তু । নৃপং মহারাজ পশ্চেদং পরমাঙ্গুতম্ ॥

## ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦେର ପ୍ରସକ୍ଷାବଲୀ

ଚତୁର୍ବୁଜୋତ୍ସ୍ତ ଦୃଷ୍ଟୋଯଃ ସଶ୍ଚାସୀଃ ସତ୍ତିହାୟନଃ ।  
 ବିଭୁଜଃ ପ୍ରାକୃତୋବିପ୍ରଃ ମୋଯଃ ଜାତୋ ମହାପ୍ରଭୁଃ ॥  
 ଏବଃ କଥୟତ୍ତସ୍ତ ଧୂର୍ତ୍ତମ୍ୟ ମୃପମନ୍ତିର୍ଦ୍ଦେ ।  
 ବ୍ରକ୍ଷାଣ୍ଗଃ ଶ୍ଫୁଟିତଃ ତତ୍ ତ୍ରକ୍ଷଣଃ ସ ମମାରହ ॥  
 ତତୋ ରାଜାତିମନ୍ଦିକୋ ଦଦର୍ଶବିଜମତୁତମ୍ ।  
 ବିଭୁଜଃ ପୁଣ୍ୟକାକ୍ଷଃ ଶ୍ରାମଃ ବଂଶୀନିନାଦିନମ୍ ॥  
 ପ୍ରସନ୍ନଃ ବନିତାଭିଶ୍ଚ ମାକ୍ଷାଦେବୀଭିରାବୃତମ୍ ।  
 ପଦାତିରପି ତଃ ତତ୍ ଦଦର୍ଶ ବିଭୁଜଃ ନରଃ ॥  
 ବୃଦ୍ଧଃ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଚୈତନ୍ତଃ ଶ୍ରୀମହାୟଃ ଚ ପୂର୍ବବନ୍ ।  
 ତତୋ ରାଜାତିଭକ୍ତ୍ୟା ତଃ ଅଣିପତ୍ୟାନ୍ତୁତଃ ତତଃ ॥  
 ମୃତଃ ଧୂର୍ତ୍ତଃ ସମୁଥାପ୍ୟ ସମନ୍ଦିରମୁପାପତଃ ।  
 ତତ୍ରାପ୍ୟାଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟତୋ ରାଜା ନ ସ୍ଵର୍ଗପ ଚ ତାଃ ନିଶାମ ।  
 ଉବାଚ ପତ୍ରେୟ ତ୍ରସର୍ବଃ କୃଷ୍ଣଚୈତନ୍ତଚୈତିତମ୍ ॥  
 ଅପଃ ପ୍ରଭାତେ ଚୋଥାୟ ରାଜା ସର୍ବାନଥାହୟନ୍ ॥  
 ଗ୍ରାମବୃକ୍ଷାନ୍ତିଗଣଶ ପଣ୍ଡିତାଂଶ୍ଚ ପୁରୋହିତାନ୍ ।  
 ତନ୍ତ୍ରାନ୍ତଃ ଗମନଃ ରାତ୍ରୋ ସ୍ଵକୀୟ ଗମନଃ ପୁନଃ ॥  
 କୃଷ୍ଣଚୈତନ୍ତଭକ୍ତ୍ୟ ଦଦର୍ଶ ପରମାନ୍ତୁତମ୍ ।  
 ଧୂର୍ତ୍ତବ୍ରାକ୍ଷଣ ବାକ୍ୟକ୍ଷ ତମ୍ୟ ବ୍ରକ୍ଷାଣ୍ଗଭେଦନମ୍ ॥  
 ମରଣଃ ଚାପି ତତ୍ରେବ ପଦାର୍ତ୍ତଦିଶନଃ ତଥଃ ।  
 ଦୃଷ୍ଟୁତ୍ସ୍ଵର୍ଣ୍ଣ ସଥାର୍ଥଃ ଚ ସର୍ବଃ ସର୍ବାନୁବାଚ ସଃ ॥  
 ଶ୍ରୀତା ସର୍ବେ ରାଜବାକ୍ୟଃ ମେନିରେ ପରମାନ୍ତୁତମ୍ ।  
 ତମମନ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଚୈତନ୍ତମ୍ୟ ମହାପତୋଃ ।  
 ଶିଖ୍ୟୋ ଭବାସି ଚାତ୍ରେବ ଭବତ୍ତିଷ୍ଠାନୁମୋଦ୍ୟତାଃ ॥  
 ଇତି ଶ୍ରୀତା ବଚନ୍ତ୍ଵମ୍ୟ ରାଜତ୍ତେପି ବିଚାରତଃ ।  
 ଅନ୍ଵମନ୍ୟନ୍ତ ସର୍ବେ ତଃ ପ୍ରଶଂସନ୍ତୋହଥ ବୈକ୍ରବମ୍ ।  
 ଅଥ ରାଜା ଚ ତେ ସର୍ବେ ତମ୍ଭିନ୍ନେବ ଦିନେ ତଦା ॥

কৃষ্ণচৈতন্যভবনং আজগ্মুচ্ছাতি ভক্তিঃ ।  
 রাজা প্রণম্য শ্রীকৃষ্ণচৈতন্যং পরমাদরাঃ ॥  
 উক্তঃ । সর্বমশেষেণ যদ্যুজ্জাতং মহানিশি ।  
 ততঃ প্রোবাচ নৃপতিঃ কৃতাঞ্জলিঃ পুনঃ পুনঃ ॥  
 গুরো ক্ষমস্য মূর্থস্য শাধি মাং শরণাগতম् ।  
 ইদং রাজ্য মিমেদোরা ইমে পুত্রাবলম্বিদম্ ॥  
 তুভ্য \* \* তর্তৈব মন্ত্রিঃ সর্বে পুরোধাশ্চবভাষিরে ।  
 শ্রুত্বা সর্বেরিতং কৃষ্ণচৈতন্যোবাক্যমুবৰ্বীঃ ॥  
 বস্তুতো গুরুশিষ্যেতি ব্যবহারো অমো নৃণাং ।  
 তথাপি তববুদ্ধিশেং করিষ্যেতাং নিজং নৃপ ।  
 ইত্যুক্তঃ । অদর্দো মন্ত্রং রাজ্ঞে সিদ্ধিমুপ সঃ ॥  
 উবাচ স্বীয় ধর্মেণ কুরু রাজ্যমকটকম্ ।  
 শ্রীকৃষ্ণং মনসা ধ্যায়ন্নভিমান বিবর্জিতঃ ॥  
 জীবমাত্রে দয়াং কুর্বন্ দেহি দানং নিরন্তরম্ ।  
 স্বদ্বন্দ্বমথিলং নৌত্ত্বা পুনস্ত্ব্যং সমর্পিতম্ ॥  
 ইত্যুক্তঃ । বিরোমামো গুরুবৈষ্ণব সন্তমঃ ।  
 রাজাপি সচিবৈঃ সার্ক্ষিং কৃতার্থোগাঃ স্বমন্দিরম্ ॥  
 অথ শ্রীকৃষ্ণচৈতন্যে রাজাৰ্পিত ধনং বহু ।  
 ব্রাহ্মণেভ্যশ সাধুভ্যঃ সর্বং প্রাদাচ তৎক্ষণাঃ ॥  
 ততঃ স্বয়ং চিদানন্দে মগ্নস্তস্ত্বে চ পূর্ববৎ ।  
 এবং শ্রীকৃষ্ণচৈতন্যে মহাভক্তে বভূব সঃ ।  
 বঙ্গেপি স্থাপিতা যেন বৈষ্ণবী ভক্তিরুক্তমা ।  
 অদ্যাপি তস্ত যে শিষ্যা হষ্টাস্তিষ্ঠন্তি বৈষ্ণবাঃ ।  
 প্রতিষ্ঠিতা পোড়দেশে বিশুভক্তিপ্রবর্তকাঃ ॥  
 ইতি শ্রীভগবন্তক্রিমাহাত্ম্যে শ্রীকৃষ্ণচৈতন্যপ্রভুচরিতং  
 নামত্র যন্ত্রণতত্ত্বং সর্গঃ ॥

[শ্লোকগুলির অর্থ সর্বত্রই স্পষ্ট ও সরল। ইহার মতে ভক্তশ্রেষ্ঠ কৃষ্ণচৈতন্য নামক কোন ব্রাহ্মণ বঙ্গদেশে জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন। তাহার কুপার বঙ্গদেশে অদ্যাপি শাশ্বতী হরিভক্তি বিরাজ করিতেছেন। কৃষ্ণচৈতন্য নিখিল বিষ্ণুভ্যাস করতঃ গৃহস্থাশ্রমে দার-পরিগ্রহ-পূর্বক হরিপূজায় রত ছিলেন। তিনি অহরহঃ আপনাকে শ্রীকৃষ্ণ মনে করিয়া শ্রীকৃষ্ণত্ব লাভ করেন এবং বহুসংখ্যক পত্নী বিবাহ করতঃ তাহাদের সহিত শ্রীকৃষ্ণলালুকরণ করিয়াছিলেন। নদীতীরে কুঞ্জ নির্মাণ করতঃ স্ত্রীগণের সহিত বংশীরাদন করিয়া কতিপয় বর্ষ নিরুদ্ধ্যোগবৃত্তি অবলম্বনে আপনাকে শ্রীকৃষ্ণ বলিয়া নিশ্চিত করিলেন। তৎকালে কোন দুর্দিস্ত পাষণ্ড তাহার একপ অনপেক্ষিত ও অযাচিত সম্পদ এবং নির্ভয় বিহারাদি সন্দর্শন করতঃ মনে মনে চিন্তা করিল যে, ইহার এই প্রকার সম্পদ কিরূপে সংগৃহীত হয়, এই বিষয় অত্যই পরিজ্ঞাত হইব ও নৃপ-সন্নিধানে ইহার কার্য্যাদি জ্ঞাপন করিয়া সমুচিত দণ্ডবিধান করিব। এই ভাবিয়া সেই ধূর্ত্ব রাজ-সমীক্ষে আগমন করিয়া রাজাকে বলিল, “হে রাজন! আপনার রাজধানীতে বিষম অনর্থ উপস্থিত হইয়াছে। তাহার প্রতিবিধান কর্তব্য। ধর্মানুসারে ধূর্ত্বগণের দণ্ডবিধান দ্বারা প্রজাপালন করুন। এই স্থানে শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য নামক যে বৈষ্ণব বাস করেন, তিনি অতিশয় ধূর্ত্ব এবং দুরাচারসম্পন্ন। মিথ্যাচারে পাপকর্ম সাধন করিয়া নিখিল জনগণকে বঞ্চনা করিয়া নিজে পূজা গ্রহণ করেন। ধনলোভ-বশতঃ নগরবাসী শিষ্য করিতেছেন। এই মহাআশ্ব প্রতি নিশায় স্ত্রীগণের সহিত ক্রীড়া করেন। সেইকালে মানবগণের উপস্থিতি তিনি জানিতে পারেন না। হে মহারাজ! এই ধূর্ত্ব, শর্ঠ এবং দন্তপ্রিয় ব্রাহ্মণের শাসন করা আপনার কর্তব্য। ইনি দণ্ডিত না হইলে আপনার প্রজামণ্ডলী নিঃসন্দেহ দুর্গতি লাভ করিবে।” ইহা শুনিয়া রাজা সচেষ্ট হইয়া বলিলেন,

“আমি শ্রীকৃষ্ণচৈতন্তের কথা পূর্বেই শুনিয়াছি। তিনি অতীব ভক্তিমান বৈষ্ণব। এই রাজধানীতে এক্ষণে বাস করিতেছেন। কিন্তু তাহার দুরাচারের কথা আমি শুনি নাই। সেইজন্ত কৌতুহল নিবারণার্থ অন্তরজ্ঞনীয়েগে তোমার সহিত তাহার আলয়ে প্রচ্ছন্নবেশে নিশ্চয়ই যাইব। আমি স্বচক্ষে তাহার কীর্তি-কলাপ দেখিয়া নিগ্রহান্বিতের বিধান করিব।” এইরূপ স্থির করিয়া রাজা সম্মুখান করিলেন, ধূর্ত্বে গৃহে প্রত্যাবৃত্ত হইল। পুনরায় রাত্রিকালে রাজ-গৃহে আগমন করিয়া নৃপতি-সমভিব্যাহারে মধ্যরাত্রে একটী বীর পদাতির সহিত কৃষ্ণচৈতন্তালয়ে গমন-পূর্বক দূর হইতে তাহাকে অবলোকন করিলেন। ঐ ধূর্ত্ব হরিভক্তি-প্রসাদে শঙ্খ-চক্র-গদাধারী চতুর্ভুজ পরমার্চর্যরূপ ও ভুকুটী কুটীলাক্ষ নিরীক্ষণ করিয়া অতীব বিশ্বিত হইয়া রাজাকে বলিল, —“মহারাজ! এই পরমানন্দ চতুর্ভুজ-মূর্তি অন্ত আমার নয়নপথগামী হইল। এই ষষ্ঠি বর্ষকাল তাহার দ্বিভুজ প্রাকৃত-ব্রাহ্মণ-মূর্তি দেখিতে পাওয়া যাইত।” নৃপ সকাশে ধূর্ত্ব এই সকল বলিলে তাহার ব্রহ্মাণ্ড ক্ষুটিত হইয়া সেই ক্ষণেই মৃত্যু হইল। এক্ষণে রাজা অতিশয় সন্দিগ্ধচিত্তে দ্বিভুজ পুণ্যরীকাঙ্ক্ষ বংশীনিনাদকারী অন্তুত ব্রাহ্মণ দেখিতে লাগিলেন। তাহার পত্নীমণ্ডলী সাক্ষাদেবৌরূপে তাহাকে বেষ্টন করিয়া অবস্থিত। অনুচর পদাতিক তাহার দ্বিভুজ মানবাকৃতি দেখিতে লাগিল। স্ত্রী-পরিবৃত বৃক্ষ কৃষ্ণচৈতন্তকে রাজা ভক্তিসহকারে দণ্ডবন্নতি করিয়া ধূর্ত্বের মৃত শরীর উঠাইয়া নিজ-প্রাসাদে প্রত্যাবৃত্ত হইলেন। এই আশ্চর্য ব্যাপার দেখিয়া সেই রাত্রে তাহার নিন্দা হইল না। শ্রীকৃষ্ণচৈতন্ত-ঘটিত ব্যাপার পত্নীর নিকট বলিলেন এবং প্রভাতে বৃক্ষ, মন্ত্রী, পণ্ডিত, পুরোহিত সকলকে আহ্বান করিয়া ধূর্ত্বের সমন্বয় ক্রিয়াদি জ্ঞাপন করিলেন। ধূর্ত্বের আগমন, তাহার সহিত কৃষ্ণচৈতন্ত-ভবনে গমন, ভক্ত কৃষ্ণচৈতন্তের

পরমানন্দ-কৃপ-দর্শন, ধূর্ত্র ব্রাহ্মণের ব্রহ্মাণ্ড-ভেদন ও মুরগ, পদাতির কৃপ-দর্শন এবং স্বীয় ব্যাপার সমস্তই বলিলেন। রাজ-বাক্য শ্রবণ করিয়া সকলে বিস্মিত হইলেন। রাজা বলিলেন,—“আমি আপনাদের সকলের অনুমতি-ক্রমে শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য-মহাপ্রভুর অদ্যই শিষ্য হইব।” রাজ-বাক্য শ্রবণ করিয়া সকলেই অনুমোদন করিলেন এবং বৈষ্ণবের প্রশংসন করিলেন। রাজা ভক্তি-সহকারে কৃষ্ণচৈতন্যালয়ে সেই দিনই উপস্থিত হইয়া পরমাদরে প্রণতি-পূর্বক তাহার নিকট পূর্ব-রজনীর ঘটনাবলী নিবেদন করিলেন এবং কৃতাঞ্জলি-সহকারে গুরুর নিকট বলিলেন,—“হে শুরো ! মূর্খ শরণাগতের অপরাধ ক্ষমা করুন। রাজ্য, কলত্র, পুত্র ও সৈন্যাদি আপনাকে সমর্পণ করিতেছি।” এই বলিয়া চরণে পতিত হইলেন। তৎকালে মন্ত্রী ও পুরোহিতগণ নিবেদন করিতে লাগিলেন। সকলের প্রার্থনা শুনিয়া কৃষ্ণচৈতন্য বলিলেন, “গুরু-শিষ্য-প্রথা মানবগণের ভ্রম-মাত্র। তথাপি রাজন, আমি আপনার অভিপ্রায় মত আপনাকে শিষ্যত্বে গ্রহণ করিব।” এই বলিয়া রাজাকে মন্ত্রপ্রদান করিলেন এবং সেই মন্ত্রে নৃপতিও সিদ্ধিলাভ করিলেন। তিনি রাজাকে বলিলেন,—“স্বীয় ধর্মে অকণ্টক রাজ্য শাসন কর। অভিমান শূণ্য হইয়া মনে মনে শ্রীকৃষ্ণ ধ্যান করতঃ জীবমাত্রে দয়া করিবে এবং নিরস্তর দান করিবে। তোমার নিখিল দ্রব্য প্রহণ করিয়া পুনরায় তোমাকে প্রত্যর্পণ করিলাম।” বৈষ্ণবপ্রবর কৃষ্ণচৈতন্য এই সকল বলিয়া বিরত হইলেন। রাজা সচিবাদি পরিবৃত হইয়া স্ব-মন্দিরে পুনরাগমন করিলেন। এইপ্রকার সেই শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য মহাভক্ত হইয়াছিলেন। তাহার স্থাপিত উত্তম বিষ্ণুভক্তি বঙ্গদেশে স্থাপিত হইয়াছে। অন্ত পর্যন্তও তাহার শিষ্যগণ অতি-হৃষ্টে বিষ্ণুভক্তি-প্রবর্তক হইয়া গৌড়দেশে প্রসন্নচিত্তে প্রতিষ্ঠা লাভ করিয়াছেন। ]

( সঃ তোঃ ৮১৪ ; ১৩০৩ বঙ্গাব্দ ; ১৮৯৭ খৃষ্টাব্দ )

শ্রীমান্ত চন্দ্রদত্তের এই প্রস্তাব পাঠ করিয়া একটী কথা লিপিবদ্ধ করা তাল। তাহা পাঞ্চাত্য-অম-প্রণোদিত কব্হাম্বুজ্বার মহাশয় তদীয় গ্রন্থে জগন্নাথ-সম্বন্ধে লিখিতেছেন, “জগন্নাথ হিন্দুদিগের সপ্তশীর্ষ-বিশিষ্ট দেবতা।” কবি সাদে “কাস্ত’ অফ’ কিহিমা” নামক প্রবন্ধে এই বিষয় বর্ণনা করিয়াছেন। ক্রুজ্বার মহাশয় ‘ফ্রেস্ এণ্ড ফেবল’ নামক গ্রন্থে লিখিয়াছেন, —“আইনী আকবরী নামক একজন রাজা জগন্নাথের মন্দির নির্মাণের স্থান নির্বাচন করিতে কোন এক ব্রাহ্মণকে প্রেরণ করিয়াছিলেন।” জগন্নাথদেবের রথের সম্বন্ধে লিখিতেছেন,—“পঞ্চাশজন লোক প্রতিবৎসর মন্দিরাভিমুখে রথ টানিয়া আনে এবং কথিত আছে যে, সেই রথে জগন্নাথদেবের জন্ম তদীয় পত্নীকে আনা হয়।” কতিপয় শত যোজন ব্যবধানে থাকিয়া যবন-হৃদয় অম-সঙ্কুল হইতে পারে, কিন্তু ব্রাহ্মণ-বংশে উৎপন্ন হইয়া, বঙ্গের অব্যবহিত প্রদেশে বাস করিয়া, নাভাজী সংগৃহীত চরিত্র লজ্জন করিয়া কোন নৌচ-প্রকৃতির লোকের পরামর্শান্বসারে তাহার বাতুলের প্রলাপের গ্রায় অসম্ভব কথা পুস্তকে নিবন্ধ করিয়া তাহার বুদ্ধিমত্তার পরিচয় দেওয়া ভাল হয় নাই। বোধ হয়, পণ্ডিত মহাশয় বাল্যকালে একটা আষাঢ়ে গল্ল লিখিবার স্থান না পাইয়া বেওয়ারিশ ভাবিয়া শ্রীচৈতন্ত-চরিত্রে সংযোজনা করিয়াছেন। শ্রীচৈতন্ত-চরিত্র লিখিবার কালে নিশ্চয় তিনি নাভাদাস-লিখিত গ্রন্থ দেখিতে ভুলিয়া গিয়াছিলেন, অথবা কোন প্রবল স্বার্থে আক্রান্ত হইয়া যথেচ্ছা কলনা করিতে বাধ্য হইয়াছেন। তিনি বিশুদ্ধ অবৈষ্ণব-কথা লিখিয়াছেন। যতই কেন ভঙ্গমাল লিখিতে প্রয়াস করুন না, তাহার অস্তরে অবৈষ্ণবতা জ্ঞাজ্ঞল্যমান ; এমন কি, প্রতি ধর্মনীতে সঞ্চালিত হইতেছে। বৈষ্ণব-অসম্মানই প্রধান অবৈষ্ণবতার লক্ষণ। যে গ্রন্থের আশ্রয়ে তাহার গ্রন্থের উৎপত্তি, সেই গ্রন্থের বিপরীত-মত প্রচার করিতে তাহার ইচ্ছা প্রকাশ

হইয়াছে। নাভাদাস-রচিত যে-সকল দোহা বৈষ্ণব কৃষ্ণদাস বাঙালী ভক্ত্যালে উচ্চার করিয়াছেন, সেই সকল দোহাতে এই প্রকার স্বকপোল-কল্পনার লেশমাত্রও নাই। তাহা হইলে চন্দ্রদত্ত গল্পটী কোথায় পাইলেন? তগবচ্ছরিত্রের এই এক আশ্চর্য ভাব আছে যে, যিনি যেকুপ প্রকৃতির লোক, তাহার হৃদয়ের উচ্ছ্বসে তগবানের মুর্তির পার্থক্য উপলব্ধি হয়। শ্রীকৃষ্ণের কংস-সভা-গমনকালে নানা জনে নানা মূর্তিতে তাহাকে দেখিয়াছিলেন। বর্ত্মানক্ষেত্রে শ্রীমান् চন্দ্রদত্তের স্বীয় আত্মোৎকর্ষতার তারতম্যাহসারে ভগবত্তাবের ও লীলার তারতম্য। অবৈতবাদাশ্রিত চন্দ্রদত্ত ভগবান् শ্রীচৈতন্য-দেবকেও অবৈত-গর্ভে নিপত্তি করিবেন, ইহাতে আর বিচিত্র কি? মায়াবাদিগণের প্রতি অপার দয়া প্রকাশ করিবার জন্য যাঁহার অবতার, তাহার চরিত্র-বর্ণনেও মায়াবাদী চন্দ্রদত্ত ভয় করেন না। মায়াবাদিগণ আজকাল বহু মূর্তিতে ভক্ত-সম্প্রদায়ে প্রবেশ করতঃ ভক্তি-বিরুদ্ধ-মত ভক্তিমত বলিয়া প্রচার করিতেছেন।

( সঃ তোঃ ৮১৪ ; ১৩০৩ বঙ্গাব্দ ; ১৮৯৭ খৃষ্টাব্দ )

---

## ନବୀନ ବ୍ରଜବାଦେର ପରିଣତି

“ବ୍ରଜତସ୍ତ” ନାମକ ପତ୍ରେର ପ୍ରେକ୍ଷାଂଶେର ସମାଲୋଚନା—ନବ୍ୟ ବ୍ରଜବାଦ ଯୀଶୁ-ପ୍ରଚାରିତ ସବିଶେଷବାଦ ଓ ଶକ୍ତିରାଚାର୍ଯ୍ୟ-ପ୍ରଚାରିତ ନିର୍ବିଶେଷବାଦେର ସାଙ୍କର୍ଯ୍ୟେ ଉତ୍ପନ୍ନ—ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର ଓ କେଶବଚନ୍ଦ୍ର ମେନ ଶକ୍ତରେର ନିର୍ବିଶେଷ-ବିଚାରେର ବିରୋଧୀ ଛିଲେନ, କିନ୍ତୁ ନବ୍ୟତର ବ୍ୟକ୍ତିଗଣ ମେଇ ବିଚାର ହିତେ ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର—ବୈତବାଦ ଓ ଅଭେଦବାଦ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭିନ୍ନ ସ୍ଵରୂପେ ଗଠିତ—ନବ୍ୟ ବ୍ରାହ୍ମଗଣ ବର୍ତ୍ତମାନେ ଅଭେଦବାଦେରଇ ଅଧିକତର ସମର୍ଥକ ହିଲେଓ ଶକ୍ତି-ମତେର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗ୍ରାହକ ନହେନ, ତବେ କ୍ରମଶଃଇ ମେଇ ଆଦର୍ଶେ ଅଗସର—ନିରାକାର ବ୍ରଜେର ପ୍ରତି ଭକ୍ତି-ଶଦେର ପ୍ରୟୋଗ ଅର୍ଯୋତ୍ତିକ—ବେଦାନ୍ତ-ମତ କି?—ଅଚିନ୍ତ୍ୟବେଦାଭେଦଇ ବେଦାନ୍ତେର ସାରକଦେଶିକ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ।

ବ୍ରଜତସ୍ତ-ନାମକ ତୈୟାସିକ ପତ୍ରେର ୩ୟ ସଂଖ୍ୟାଯ ଏହିରୂପ ଲିଖିତ ଆଛେ,  
ଦେଖିଲାମ—

“ଆଧୁନିକ ବ୍ରଜବିଜ୍ଞାନ କ୍ରମଶଃଇ ବେଦାନ୍ତ-ମତେର ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ହିତେଛେ । ନବ୍ୟ ବ୍ରଜବିଜ୍ଞାନବିଦିଗେର ମଧ୍ୟେ ମହିଷୀ ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର ମହାଶୟ ଧର୍ମ-ବିଷୟେ ଅନେକ ପରିମାଣେ ପ୍ରାଚୀନ ଭାବ ରକ୍ଷା କରିଯା ଥାକିଲେଓ ତାହାର ପ୍ରଚାରିତ ବ୍ରଜ-ବିଜ୍ଞାନ ବେଦାନ୍ତ-ମତେର ବିରୋଧୀ । ମହାତ୍ମା କେଶବଚନ୍ଦ୍ର-ସମ୍ବନ୍ଧେ ଏହି କଥା ଆରା ଅଧିକତର ସତ୍ୟ । ଯାହାକେ ଆମରା ଆଧୁନିକ ବ୍ରଜବିଜ୍ଞାନେର ଦ୍ଵିତୀୟ ବା ନବୟୁଗ ବଲିଯାଛି, ତାହାତେ ପ୍ରଥମ ହିତେଇ ଜଡ଼ଶକ୍ତିର ଅନ୍ତିମ ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରିଯା ପୂର୍ବ-ପ୍ରଚାରିତ ବୈତ-ମତେ ଆସାତ କରା ହିଯାଛେ । କ୍ରମଶଃ ଜଡ଼େର ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ଅନ୍ତିମ ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରିଯା ଆମ୍ବା ଓ ଜଡ଼େର ବୈତଭାବ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ପରିତ୍ୟକ୍ତ ହିଯାଛେ ।”

ଇହା ପାଠ କରିଯା ବୋଧ ହୁଏ, ଲେଖକ ବିଶେଷ ସରଲଭାବେଇ ଉପସୂକ୍ତ ବାକ୍ୟ-ସକଳ ସ୍ଵୀକାର କରେନ । ନବ୍ୟ-ବ୍ରଜବାଦ-ଧର୍ମକେ ବିଶେଷରୂପେ ଅବଗତ

হইতে হইলে উহার মূলানুসন্ধানে প্রয়োজন। নব্য ব্রহ্মবাদ বলিয়া যে ধর্ম নব্য-সম্প্রদায়ে গৃহীত, তাহা যৌশু-প্রচারিত সবিশেষবাদ এবং শঙ্কর-ব্যক্তি নির্বিশেষ-অবৈতবাদের সংঘর্ষণে উৎপত্তি লাভ করিয়াছে। সবিশেষবাদ রক্ষা করিতে গেলে নির্বিশেষ-ধর্ম হইতে বিরত হইতে হইব। নির্বিশেষ-বাদের পোষকতা আবশ্যক হইলে বিশেষ-ধর্মের প্রতি আনুকূলত্ব ন্যূন হইয়া পড়ে। নব্য-ব্রহ্মবাদের প্রবর্ত্তিনি ও তৎসহচরণ উভয়ের সামঞ্জস্য রাখিবার জন্য এতকাল ব্যস্ত ছিলেন। ঠাকুর মহাশয় \* এবং সেনবংশধর + উভয়েই শঙ্করবাদ স্বীকার করিতে প্রস্তুত ছিলেন না। এক্ষণে নব্যতর ব্যক্তিগণ উক্ত সম্প্রদায়ে থাকিয়াও স্বীয় আচার্য-অবলম্বিত প্রথা হইতে স্বতন্ত্র হইয়া তাঁহাদের স্ব-স্ব রূচি-উপযোগী বস্ত্র উদ্যাটনে ক্ষতসন্ধান হইয়াছেন। তাঁহারা শঙ্কর-কিঙ্কর বলিতে গৌরব বোধ করিতেছেন। তাঁহাদের ধর্মে যৌশু-প্রচারিত ধর্মাংশ ক্রমশঃ ক্ষীণ হইয়া পড়িয়াছে।

বৈতবাদ ও অভেদবাদ জল ও তৈলের ল্যায় ভিন্ন স্বরূপে গঠিত। তাঁহাদের সম্মিলনে নবীন মিশ্র-ধর্মের সাম্য অধিক দিন স্থায়ী হইল না। প্রাকৃতিক নিয়মের বিরুদ্ধ ক্রিয়া সংষ্টিত হওয়া কদাচ সন্তুষ্পর নয়। নব্য ব্রাহ্মগণ মায়াবাদ হইতে দূরে থাকিবার জন্য কতিপয় উপায় উদ্ভাবন করিয়াছিলেন। তাঁহাদের উত্তরাধিকারিগণের অনুসন্ধানে সেই অসমঞ্জস্য-ভাব ক্রমশঃই পরিষ্কৃত হইতেছে। বর্তমান নব্য-ব্রাহ্ম এক্ষণে “বৈতবাদী” বলিয়া নিজ-পরিচয় দিতে স্থগ বোধ করেন। তিনি মায়াবাদ-গ্রন্থের আশ্রয়ে স্থান পাইয়াছেন। তাঁহার ভক্তিবাদ আর তাল লাগিতেছে না। ব্রহ্ম-শব্দের আনুষঙ্গিক

\* দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর।

+ কেশবচন্দ্র সেনের অনুগ-গণ।

ভাব-মালা তাঁহাকে আবরণ করিয়াছে। এখনও তিনি সম্পূর্ণরূপে বিশুদ্ধ শঙ্কর-মত গ্রহণ করেন নাই, ইহাই তাঁহার অভাব দেখিতেছি। কালে তিনি শঙ্করাচার্য-উদ্ভাবিত পারমার্থিক ও ব্যবহারিক ভেদ অঙ্গীকার করিবেন। এখনও সে-সময় আসে নাই। আসিতে অধিক বিলম্বও নাই, ব্রোধ হয়। বর্তমান প্রাকৃত-বিজ্ঞানবিদ্গণের গণিতাভিজ্ঞের মতে কোন নৈমিত্তিক ঘটনার দ্বারা প্রতিরুদ্ধ না হইলে সমজাতীয় কার্য্যেরও পরিগতি নিশ্চয় সমভাবে হইবে। সেই প্রকার নব্য ব্রাহ্মগণ ক্রমশঃই প্রাচীন ব্রাহ্মগণের সহিত যে যে বিষয় বিরোধ করিয়া নবীন দলে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন, ঐ নব-সংযোজিত বৈচিত্র্য-ক্রমশঃ পরিত্যক্ত হইতেছে ও হইবে, এ কথা সম্যক্ বুঝিতে পারিতেছেন। খৃষ্টান-শাস্ত্রের যে-টুকু অপরিস্ফুট ভক্তিভাব তাঁহারা তাঁহাদের ধর্মে যোজনা করিয়াছিলেন, তাহা ক্রমশঃ ধর্মাংশ-নিচয়ের বিরুদ্ধ ধর্মবশতঃ স্বভাবতঃ পৃথক্ হইয়া পড়িতেছে।

মানবের স্বাভাবিক ধর্ম—ভক্তি। জ্ঞান পরিপূর্কতা লাভ করিয়াই ভক্তিতে পর্যবসিত হয়। কিন্তু নব্য-সম্প্রদায়েরা ভ্রম-বশতঃই নিরাকার ব্রহ্মের প্রতি ভক্তি প্রভৃতি শব্দের অপব্যবহার করিয়াছিলেন। বোধ হয়, ক্রমশঃ তাঁহারা ভক্তিকে সাধারণ কাম-ক্রোধাদি জাতীয় ভাব বলিয়া পরিগণিত করিবেন। উহা তাঁহাদেরই ভাল লাগে। কুত্রিম-ভক্তি ও বৈত্তিবাদ ব্রহ্মে সংযুক্ত করিয়াও স্থায়ী হইল না। ১২৮৮ বঙ্গাব্দে সজ্জনতোষণীর ( ১৪৩ পৃষ্ঠা ) ১ম খণ্ডে ভক্তিচৈতন্ত্রিকার সমালোচনা-স্বলে এক্লপ লিখিত আছে যে, ব্রহ্মভক্তি অসন্তুষ্ট। সোনার-পাথর-বাটী ও কঁঠালের আগসত্ত্ব যেক্লপ নিরীক্ষক শব্দ, ব্রহ্মভক্তি ও নিরাকারে ভক্তি ও তজ্জপ নিরীক্ষক। অস্বাভাবিক কার্য্যে প্রবৃত্ত হইলে অবশেষে হাস্তাস্পদ হইতে হয়। জড় ও আত্মার বৈত-ভাব

সম্পূর্ণরূপে পরিত্যাগ করা অর্থাৎ জড়কে বস্ত জ্ঞান না করা শাক্রী বেদান্তের তাৎপর্য। এক্ষণে নব্য ব্রাহ্মগণ তাহাই অবিরোধে মুক্তকর্ত্ত্বে ঘোষিত করিতেছেন। এই ধর্মের আদি প্রবর্ত্তিতার সময় হইতে যে-সকল নিরীহ ব্যক্তি তাহার মতানুসরণ করিলেন, সকলেরই উপাসনার এখন ফল হইল—ঈশ্বর ও জীব অভিন্ন, জড় ও আত্মা দুই পদার্থ নহে। তবে উপাসনা হইল কাহার ও কি জন্ত? এই সকল চিন্তা করিতে করিতে পুনরায় ব্যবহারিক ও পারমার্থিক বাদ আসিয়া তাহাদের চিন্তাকাশকে পূর্ণ করিবে। ঘাত-প্রতিঘাত-গ্রায়-ক্রমে এখনই তাহারা ঠিক শঙ্করাচার্যের মত ও শব্দ-সকল ব্যবহার করিবেন না; কিন্তু কালে ঘূর্ণায়মান-চক্রের গ্রায় একস্থলে আসিয়া গতিহীন হইবেন এবং সেই ক্রান্তিপাত-বিন্দুই শঙ্করাধিষ্ঠিত ক্ষেত্রে অবস্থিত হইবে।

আমরা বাগ্বিতগু বৃক্ষ করিতে চেষ্টা করিতেছি না। বাগ্বিতগু সমাপ্ত হইয়া শুক্র জ্ঞানে পরিণত হয়,—ইহাই আমাদের চেষ্টা। নব্য লেখকদিগের মধ্যে একটী ভয়ঙ্কর উৎপাত উপস্থিত হইয়াছে। সে উৎপাত এই যে, শাক্রী মত কিম্ব পরিমাণে আলোচনা করিয়াই বিদেশীয় অবৈতবাদিগণের গ্রন্থ আলোচনা-পূর্বক অবৈতবাদ-সম্বন্ধে একটী অসম্পূর্ণ সিদ্ধান্ত হইয়া উঠিতেছে। বিদেশীয় অবৈতবাদ-প্রচারকগণ গন্ত্বারূপে গবেষণা না করিয়াই প্রত্যেকেই এক একটী মত স্থির করিয়াছেন। তাহাদের পুস্তকে আত্মানান্ত-বিবেক-বিষয়ে অনেক ভয় আছে। ব্রহ্ম, ব্রহ্মের অনপায়নী শক্তি জীব এবং জড়বস্ত্র তত্ত্ব সুন্দররূপে বিচার না করিয়াই তাহারা জড় ও আত্মার সম্বন্ধ নিরূপণ করিতে গিয়া অত্যন্ত অসমঞ্জস্ত-বাকেয় নিজ-নিজ মতের পোষকতায় বহুবিধি বৃথা বাগাড়স্বর করিয়াছেন। দেশীয় যুবকবৃন্দ স্বীয় আচার্য শঙ্করের বিচার-প্রণালী আদ্যোপাস্ত না বুঝিয়াই বিদেশীয় গ্রন্থার্থ বিচার

করিতে বসেন। ফল এই হয় যে, বিদেশীয় বাগাড়ৰে আবক্ষ হইয়া বিচিত্র কথা বলিতে থাকেন, কিন্তু বুঝিতে গেলে তাহাতে বিনুমাত্র সার পাওয়া যায় না। আবার তাহাদের মধ্যে কেহ কেহ বিদেশীয় বাগাড়ৰ-প্রথা শিক্ষা করতঃ পুনর্যায় যখন স্বদেশীয় বুধগণের পুস্তক আলোচনা করেন, তখন তাহাদের কুরঞ্জি-চিত্ত আর স্বদেশীয় প্রথার কোন অপূর্বতা দেখিতে পায় না। আধুনিক ব্রহ্মবিজ্ঞান ক্রমশঃই বেদান্ত-মতের নিকটবর্তী হইতেছে,—এই কথাটী তাহার উদাহরণ। বেদান্ত-মত কি? কেবল-অবৈতবাদ,—না আর কিছু? এই কথাটী এখনও আমাদের ব্রাহ্ম-ব্রাহ্মগণ যত্ন করিয়া বুঝেন নাই। না রামমোহন রায়, না মহর্ষি ঠাকুর, না কেশব বাবু, না নবযুগীয় লেখকগণ ইহাকে বুঝিতে চেষ্টা করিয়াছেন।

শঙ্করাচার্যই বেদান্তের পূর্বান আচার্য। তিনি বেদান্ত-স্থত্রে কেবলাবৈতবাদ দেখিতে পান। রামানুজাচার্য পরে ঐ স্থত্র-সকলেই বিশিষ্টাবৈতার্থ লক্ষ্য করেন। মধ্বাচার্য সেই সকল স্থত্রেই আবার কেবল-বৈতবাদ দেখাইয়া দেন। নিষ্কার্ক মহাশয় সেই স্থত্র হইতেই বৈতাবৈতবাদ প্রকাশ করেন। শ্রীনববীপচন্দ্র সেই সমস্ত বাদের সামঞ্জস্য-কূপ অচিন্ত্যভেদাভেদ-বাদই সেই সকল স্থত্রের প্রকৃত অর্থ বলিয়া জগৎকে দেখাইয়াছেন। বিদেশীয় অবৈতবাদ শঙ্করের কেবলাবৈতবাদের অস্ফুট বিকার মাত্র। এই সকল বাদ লইয়া বিতর্ক করিতে গেলে মানবের ক্ষুদ্র জীবন অতিবাহিত হইবে, অথচ কোন সিদ্ধান্ত হইবে না। সিদ্ধান্তের পর যাহা কর্তব্য, তাহাও স্বতরাং অনুষ্ঠিত হইবে না। বলিতে কি, নর-জীবন নির্বর্থক যাপিত হইবে। অতএব এ সমস্ত বাদ দূরে রাখিয়া দংক্ষেপে কিচার করা ভাল।

সংক্ষেপে বিচার এই যে, ব্রহ্ম একমাত্র অবিতীয় বস্তু । সেই বস্তুতে বস্তু-যোগ্য কোন অচিক্ষ্য-শক্তি অনপারিনী ভাবে সর্বদা আছে । সেই শক্তির পরিণাম এই জৈব ও জড়-জগৎ । নিত্য-শক্তির পরিণতি কখন মিথ্যা নয় । স্বতরাং জড়-জগৎ এবং জৈব-জগৎ উভয়েই সত্য । সেই ব্রহ্ম ইচ্ছাময়, তখন কায়ে কায়েই তাহার ইচ্ছা হইলে ঐ জগৎস্বয়় নিবৃত্তি লাভ করিতে পারে । স্বতরাং জড়-জগৎ যে নশ্বর, ইহাতে সন্দেহ নাই । আত্ম-শক্তি হইতে উদ্ভূত জড়-শক্তি যে নাই, তাহা নয় । নিত্য থাকিবে, তাহাও নয় । অতএব এই বিচিত্র জগৎ নরবুদ্ধির অতীত যুগপৎ ভেদাভেদ-প্রকাশ-মাত্র । এই কথাটী আমাদের নব্য-ভাত্তগণ ভাল করিয়া বুঝিয়া দেখুন, ইহাই আমাদের সবিনয় প্রার্থনা । অক্ষকারে হাতড়ানতে কোন ফল নাই । ব্রাহ্ম-ধর্ম্ম যে-অভিপ্রায়ে, যে-প্রণালীতে এবং যে-কারণে স্থাপিত হইয়াছিল, তাহাতে দোষ দেখাইবার পূর্বে নিজে নিজে প্রস্তুত হওয়াই উচিত ।

( সঃ তোঃ ৮।১২ )

## শ্রীমন্নাথমুনি

দাক্ষিণাত্যের মধ্যদেশে বীরনারায়ণ-গ্রামে ঈশ্বরভট্ট নামক দ্রাবিড়-ব্রাহ্মণের পুত্রকণে  
অবতীর্ণ শ্রীনাথমুনি—অশেষ-শাস্ত্র-পারদশী হইয়া গ্রামস্থ রাজগোপালদেবের সেবা প্রাপ্ত  
হন—গার্হস্থ্য-ধর্ম-পালন—রাজগোপালদেবের আদেশে তীর্থ-ভ্রমণ—কার্নিমার-কৃত  
শ্রীকৃষ্ণ-বিষয়ক গাথা-শ্রবণ—কুস্তকোণে অষ্টাঙ্গষ্ঠোগানুশীলন—শঠকোপ দাসের সন্ধান-  
প্রাপ্তি—শঠকোপের সহস্র-গীতি-সম্বন্ধে অজ্ঞ লোকের ধারণা—দ্রাবিড়-আম্বায়-পাঠ  
জগতে দুর্লভ হইবার কারণ—‘তত্ত্বত্বয়’ ও ‘রহস্যত্বয়’—অপ্রাকৃত-বিগ্রহ-প্রাপ্তির  
ইতিহাস ও ভবিষ্যদ্ব আচার্যের বিবরণ—নাথমুনির দশটী শিষ্যের মধ্যে পদ্মাক্ষই প্রধান—  
গোদ্ধামি-গ্রন্থে নাথমুনির প্রশংসন।

দাক্ষিণাত্যে তাঞ্জের ও চোল দেশের মধ্যে, মধ্যদেশ অবস্থিত।  
তথায় বীরনারায়ণ-নামক গ্রামে ঈশ্বর ভট্ট নামক জনৈক দ্রাবিড়-ব্রাহ্মণ  
বাস করিতেন। তথায় অনন্তাচার্য-প্রণীত ‘প্রপন্নামৃত’-গ্রন্থের মতে ৪৫  
শকাব্দায় বিশ্বক্সেনের অংশে জৈষ্ঠ-পূর্ণিমায় ঈশ্বর ভট্টের একটী পুজ  
জন্মগ্রহণ করেন। পরে ইনি শ্রীমন্নাথ-মুনি বলিয়া বিখ্যাত হন। বয়ো-  
বৃদ্ধির সহিত নাথ-মুনি অশেষ শাস্ত্রে পারদশী হইয়া গ্রামস্থ রাজ-  
গোপালদেবের সেবা প্রাপ্ত হন। যথাবিহিত সংক্ষার-সকল সম্পন্ন  
করিয়া বহুকাল গার্হস্থ্য-ধর্ম পালন করিতে লাগিলেন। অনন্তর মথুরা  
প্রভৃতি উত্তর-দেশ-দর্শন ও সেবা-লাভ-বাসনায় শ্রীবিগ্রহের নিকট প্রার্থনা  
করিলে শ্রীরাজগোপালদেব তাহার প্রার্থনা অঙ্গীকার করিলেন।

নাথমুনি এবস্থাকার অনুজ্ঞা লাভ করতঃ পরিবার ও কুটুঁম্ববর্গ সম-  
ভিব্যাহারে উত্তর দেশে যাত্রা করিলেন। পথে নিত্য পুকুরতটে বরাহদেৰ

দর্শনানন্দের গোপপুর পৌঁছিলেন। তথা হইতে বামন-তীর্থে অবগাহন-পূর্বক ত্রিবিক্রম দেখিয়া ঘটিকাচল গমন করিলেন। ঘটিকাচল হইতে বেঙ্কটাচলে রমাপতির পাদপদ্ম বন্দনা করতঃ গুরুড়-পর্বতে অহোবল-নৃসিংহ দর্শন করিয়া ক্রমে ক্রমে পাঁগুরঙ্গ-প্রদেশে বিঠল-দেব ও কুর্মক্ষেত্রে কুর্মদেবকে প্রণাম-পূর্বক মথুরায় উপস্থিত হইলেন। অতঃপর মায়াতীর্থে মধুসূদন দেখিয়া গোমন্ত-পর্বতাভিমুখে গমন করিলেন। চিত্রকূট পর্বতে রামচন্দ্রের চরণে প্রণিপাত-পূর্বক গঙ্গাসাগর-তীর্থে উপস্থিত হইলেন ; গোবর্কন, বৃন্দাবন, অযোধ্যা প্রভৃতি স্থান-দর্শনে নিতান্ত আনন্দ লাভ করিলেন। গোবর্কনের অপ্রাকৃত-সৌন্দর্যে বিমুক্ত হইয়া কৃষ্ণসেবায় অহর্নিশ যাপন করিতে লাগিলেন। এক দিবস রঞ্জনীতে নাথমুনি গোবর্কন-শিখরে কৃষ্ণসেবা-স্থুলে মগ্ন হইয়া নিন্দিত হইলে সুষুপ্তি-কালে দেখিলেন যে, রাজগোপালদেব তাঁহাকে গোবর্কন ত্যাগ করতঃ বীরনারায়ণপুরে প্রত্যাগমন করিতে আদেশ করিতেছেন। নিন্দাভঙ্গ হইলে গোপাল-কিঙ্কর নাথমুনি স্বদেশে যাইতে বাসনা করিয়া গোবর্কনাধিপতির অনুজ্ঞা লইয়া স্বজন-সহ স্বদেশাভিমুখে চলিলেন। পথিমধ্যে বেদান্তিগণের অধ্যয়িত বারাণসী ক্ষেত্র হইয়া নীলাচলে জগন্নাথ দর্শন করতঃ পুনরায় সিংহাচলে অহোবল-নৃসিংহ দর্শন করিলেন। শ্রীনৃসিংহদেবের যথোচিত বন্দনা করিয়া বেঙ্কটাচল-পতিকে প্রণতি-পূর্বক ঘটিকাচলে পুনরায় শ্রীনৃসিংহের চরণার্চন করিলেন। গুরু-সরোবরে আগমন-পূর্বক ঘোগীরাটের অভিবাদন-পূর্বক কাঞ্চী-নগরে উপনীত হইলেন। তথায় বরদরাটের স্তুতি করিয়া নানা তীর্থ ও দেব-প্রণতি-পূর্বক মহীসার দেখিতে ইচ্ছা প্রবল হইলে, মহীসারে জগন্নাথ দর্শন করিয়া গজস্থলে উপস্থিত হইলেন। তথা হইতে কৈরবিনী তীরে পার্থ-সারথি, রঙ্গেশ, রাঘব প্রভৃতি দেবতা নমস্কার করতঃ ময়ুরনগরে পৌঁছিলেন। ময়ুরনগরে ক্ষেব

দর্শন করতঃ তো঱-পর্বত পুগ্রীক-সরোবর, মহাবঙ্গীপুর, চোলদেশ ও কুন্তকোণ প্রভৃতি স্থানের শ্রীমূর্তি-নিচয়ের যথাযথ অভিবাদন-পূর্বক বীরনারায়ণ নগরে প্রত্যাবৃত্ত হইলেন ।

এইরূপ তীর্থ্যাত্মা সমাপন-পূর্বক নাথমুনি বীরনারায়ণপুরে পুরো-গত \* বৈষ্ণবগণকে নানা তীর্থ হইতে আনীত প্রসাদাদি প্রদান করিয়া পরম আপ্যায়িত করিলেন ।

কিয়ৎকাল গত হইলে একদা শ্রীমন্নাথমুনি কয়েকজন বৈষ্ণবকে কারিসার-কৃত শ্রীকৃষ্ণ-বিষয়ক গাথা পাঠ করিতে শ্রবণ করিয়া পরম পুলকিত হইলেন । গাথাটি সম্পূর্ণ সংগ্রহ করিবার বাসনা হইল । তিনি বৈষ্ণবগণের নিকট সন্তোষজনক উত্তর না পাইয়া স্বয়ং গ্রহাবেষণে কুন্তকোণ যাত্রা করিলেন ।

কুন্তকোণে পৌঁছিয়া অষ্টাঙ্গযোগামুলনে নিযুক্ত হইলেন । কিছুকাল বোগসাধন করিয়া ভগবানের সন্তোষ বিধান করিলে ভগবান् প্রসন্ন হইয়া নাথমুনিকে বলিলেন,—“বৎস ! তুমি সত্ত্বর তাত্ত্বপর্ণী নদীতীরে কুরকা-নগরীতে গমন কর । তথায় আমার পরম ভক্ত শর্ঠকোপ দিব্য-শরীরের বাস করিতেছে । সেই শর্ঠকোপদাসই এই গাথা রচনা করিয়াছিল । তথা হইতে অভীপ্তি গ্রহণ কর ।”

ভগবানের আদেশ-মত নাথমুনি কুরকা-নগরীতে উপস্থিত হইলেন । তথায় আদিনাথের চরণ-বন্দন-পূর্বক চিঞ্চামূলে + শর্ঠকোপ এবং তদীয় শিষ্যাগ্রগণ্য মধুর কবির মূর্তি ও তাহার শিষ্য শ্রীপরাঙ্গুশ দাসকে দেখিতে পাইলেন । শ্রীনাথমুনি পরাঙ্গুশ দাসকে জিজ্ঞাসা করিলেন, “মহাশয় !

\* পুরোগামী—অগ্রগামী বা প্রধান ।

+ চিঞ্চা—তেতুল ; চিঞ্চামূলে—তেতুলগাছের নীচে ।

আপনি কি শঠকোপ মাসের বিরচিত স্তুতি \* দেখিয়াছেন ? ঐ স্তুতি কি এক্ষণে গ্রন্থাকারে আছে ? যদি থাকে, তাহা হইলে কোথায় উহা পাওয়া যাইবে ?” উত্তরে পরাক্ষুশ দাস বলিলেন,—“কারিসার পূর্বে যে প্রবন্ধ রচনা করিয়াছিলেন, সেই মহা প্রবন্ধ এক্ষণে কোথাও নাই। যেহেতু পুরাকালে ভগবান্ শঠকোপ বেদ-সকলের সার সংগ্রহ করতঃ দ্রাবিড় ভাষায় চারিটা প্রবন্ধ রচনা করিয়াছিলেন। শঠকোপ ‘সহস্রগীতি’ নামক প্রবন্ধ রচনা করিয়া তাহার শিষ্য মধুর কবিকে উপদেশ করতঃ নিত্যধার্মে গমন করেন। সেই সময়ে এই গ্রন্থ পাঠ করিয়া অনেকে পাপ-বিমুক্ত হইয়া পরলোক গমন করিতে লাগিল। এজন্ত এই গ্রন্থ পাঠ করিলে ঘৃত্য হয়, অজ্ঞলোকে এইরূপ বিশ্বাস করিত। তদবধি দ্রাবিড়-আম্বায়-পাঠ জগতে ছল্লভ হইয়াছে। মৃচ ব্যক্তিরা এই গ্রন্থ নষ্ট করিবার জন্য বন্ধপরিকর হইয়া একদিন তাত্ত্বপর্ণী নদীগর্ভে পুস্তকখানি নিক্ষেপ করে। এই পুস্তকের একখানি মাত্র পত্র রক্ষা পাইয়াছিল। এই পত্রে দশটী মাত্র শ্লোক পুনরুক্তির হয়। শঠকোপের রচনার মধ্যে উহাই এক্ষণে আছে। শঠকোপের শিষ্য মধুর কবি ঐ গ্রন্থ পুনর্কার রচনা করিয়াছেন, তাহার নিকট হইতে আমি ঐ প্রবন্ধ প্রাপ্ত হইয়াছি। তুমি মন্ত্র গ্রহণ করিয়া ভঙ্গি-পূর্বক দ্বাদশ সহস্র সংখ্যা স্তব পাঠ কর। তাহা হইলে শঠকোপের তোমার প্রতি ক্লপা হইবে।”

পরাক্ষুশের উপদেশ-মতে শ্রীনাথ স্তব-পাঠে ব্রতী হইলেন। পাঠের কলে অচিরেই অভীষ্ঠ-গ্রন্থ “তত্ত্বত্রয়” ও “রহস্যত্রয়” পাইলেন। কুরকা-নগরে অবস্থান-সময়ে ভট্টাচার্যের নিকট অপ্রাকৃত-বিগ্রহ-প্রাপ্তির

\* স্তুতি—( সু—উক্তি )—সৎবচন ; বেদমন্ত্র ।

ইতিহাস ও ভবিষ্যদাচার্যের বিবরণ জানিবার বাসনা হয়। তছন্তরে শ্রীনাথ জানিতে পারিলেন যে, ভগবান् কোন শিল্পীর নিকট স্বপ্নে প্রাতুর্ভূত হইয়া নিজ-কৃপালুসারে বিগ্রহ-গঠনের আদেশ করেন এবং শ্রীমূর্তি গঠন সমাপন করিয়া তাহার সম্মুখে শ্রীনাথকে অর্পণ করিবার আজ্ঞা করিলেন। তদলুসারে ভাস্কর প্রাতঃকালে শয়োথান করিয়া আদেশ-মত শ্রীমূর্তি-নির্মাণ-পূর্বক শ্রীমন্নাথ-মুনিকে প্রদান করিল। শ্রীনাথ দেহাবসানে পদ্মাক্ষ-নামক তদীয় শিষ্যকে অর্পণ করেন। পদ্মাক্ষ সিদ্ধমূর্তি রামমিশ্রকে দিলেন। রামমিশ্র হইতে ষামুনাচার্য বিগ্রহ প্রাপ্ত হইলেন। ষামুন-মুনি তদীয় শিষ্য গোষ্ঠীপূর্ণকে অর্চা-মূর্তি প্রদান করেন। গোষ্ঠীপূর্ণ তদীয় কন্তাকে শ্রীমূর্তি-সেবা প্রদান করিলে রামালুজ্জের মন্ত্র-গ্রহণ-কালে ঐ বিগ্রহ অদৃশ্য হইয়াছিলেন।

শ্রীনাথ কুরকা-নগরে কিছুকাল বাস করিয়াছিলেন। পরে গোপাল-দেবের ইচ্ছাক্রমে পুনরায় বীরনারায়ণপুরে আসিয়া বাস করেন। শ্রীনাথের শিষ্য-সংখ্যা দশটি, তন্মধ্যে পদ্মাক্ষই প্রধান। গোস্বামি-গ্রহেও শ্রীনাথের গ্রহের প্রশংসা দেখিতে পাওয়া যায়। শ্রীনাথ শ্রীরামালুজ-সম্প্রদায়ের প্রাচীন গুরুগণের মধ্যে একজন অতি প্রধান বলিয়া প্রসিদ্ধ।

(সঃ তোঃ ১০১৩; ১৩০৫ বঙ্গাব্দ; ১৮৯৯ খ্রিষ্টাব্দ)

## শ্রীশঠকোপ শুরি

বৌদ্ধগণের প্রভাবে সনাতন-বৈষ্ণবধর্মের অপ্রতিহত-ভাবে অবস্থান—কুমারিল ভট্ট ও  
শক্ররাচার্যের বহুপূর্বে সনাতন-বৈষ্ণবধর্মের গাথা-সমূহ—বৈদিক-গ্রন্থের বহুল প্রচারের  
জন্য দ্রাবিড়-ভাষায় বৈদিক-মন্ত্র—বৌদ্ধমতাঙ্ককারাচ্ছন্ন ভারতে শ্রীরামানুজাচার্যের  
উদয়—তাত্রপর্ণী-নদীর তীরে কুরকা-নগরীতে কারি-নামক জনৈক শূদ্র ও নাথ-  
নায়িকাকে পিতা ও মাতারূপে প্রকাশ করিয়া শঠকোপ দাসের অবতার—বাল্যকালে  
বাক্ষঙ্গি ও দৃষ্টিশঙ্গি-রহিত—যোলবৎসর বয়স পর্যন্ত জড়-পদার্থের শ্যায় তেঁতুলগাছের  
ভলে অবস্থান—তথাপি শঠকোপের অঙ্গে অভূতপূর্ব জ্যোতিঃ—মধুর কবি নামক  
দ্রাবিড়-ব্রাহ্মণ-পুত্রের শঠকোপের শিশুত্ব-গ্রহণ—শঠকোপ-কর্তৃক বেদের উত্তরভাগ  
দ্রাবিড়-ভাষায় প্রকাশ—শঠকোপের প্রতি মৎসরতা—শঠকোপ দাস শ্রীরামানুজ-  
সম্প্রদায়ের আদি-গুরু—শঠকোপের রচিত গ্রন্থ-সমূহ।

অনেকে মনে করেন যে, কলির প্রারম্ভে ব্রাহ্মণ-ধর্মের অবনতির  
সহিত বৈদিক-বৈষ্ণবধর্ম ও বৌদ্ধ-বিশ্ববে যৃতপ্রায় হইয়াছিল। বৌদ্ধগণ  
বৈদিক কর্মের প্রতিপক্ষে দণ্ডায়মান হইয়া সামাজিক  
ব্রাহ্মণ্য-ধর্মের দুর্বলতা-সাধনে সমর্থ হইলেও বৈষ্ণবধর্ম  
চিরকাল অপ্রতিহত-প্রভাবে চলিয়া আসিতেছিল। কর্মী  
কুমারিল ভট্ট ও জ্ঞানী শক্ররাচার্যের বহু পূর্বে সনাতন-বৈষ্ণব-ধর্মের  
অমিয় গাথাসকল ভঙ্গগণের আনন্দ বর্দ্ধন করিত। বেদের পারমার্থিক  
অংশগুলির মর্যাদা কখনই ক্ষুঁশ হয় নাই। বিষ্ণুচিত্ত, যোগীন্দ্র প্রভৃতি  
কয়েক মহাত্মা বৈদিক-গ্রন্থের বহুল প্রচারের জন্য দ্রাবিড়-ভাষায় মন্ত্রগুলি  
অন্তরিত করিয়াছিলেন।

আর্য্যাবর্ত-গগনে বৌদ্ধ-মেষমালা পরিবাপ্ত হইয়া ক্রমশঃ বিন্দ্যের দক্ষিণগামী হইল। দক্ষিণাবত্ত অবলম্বন-পূর্বক সুদূর দক্ষিণ-প্রান্তে উপনীত হইয়াও অন্তর্হিত হইল না। দাক্ষিণাত্য ত্যাগ করতঃ সমুদ্রের পরপারে সিংহল-দ্বীপ বৌদ্ধবারিতে নিষিদ্ধ হইল।

ভারতের এই বিষম-ছুর্দিনে ভগবান् কৃপা-পরতন্ত্র হইয়া ভগবত্তক রক্ষার জন্ম ব্যবস্থা করিলেন। জীবের সৌভাগ্যাতিশয়ে সেই স্থত্র বৌদ্ধ-মত, কর্ম-সিদ্ধান্ত ও মায়াবাদরূপ প্রচ্ছন্ন-বৌদ্ধ-মতের গুরুভাবে বিচ্ছিন্ন হইবার পরিবর্তে সমগ্র ভারতে বিশেষতঃ আর্য্যাবর্তের বিভিন্ন প্রদেশে লম্বমান হইল। এই অসময়ে বৌদ্ধজলদাবৃত তমিশ্রাপিহিত† নিশিতে দাক্ষিণাত্যের যাম্য ‡ কোণে একটী তারকা উদিত হইল। উহারই ক্ষীণ মযুরে \* দাক্ষিণাত্য-শশাঙ্ক রামানুজাচার্য বৈষ্ণব-জগতের প্রভূত উপকারে সমর্থ হইলেন। আবরা এক্ষণে এই অজ্ঞাত তারকার অহসরণ করি।

কাবেরীর দক্ষিণে তাম্রপর্ণী নামী পূত-সলিলা স্রোতস্বিনী পাঞ্চদেশের কল্প বিধীত করতঃ সাগরে নিক্ষেপ করে। তাম্রপর্ণীর তটে কুরকা-নামী পুরী। তথায় বিভূতিনাথেন্দ্র নামক এক সৌভাগ্যবান् শুদ্ধ বাস করিতেন। তাঁহার পুত্র ধর্মধনু। ধর্মধনুর তনয় চক্রপাণি ও পৌত্র অচুত। অচুতের পুত্র সুমতি ও পৌত্র কৃৎকার। কৃৎকারের কাৰ্ত্তি-নামক তনয়ই শঠকোপ দাসের পিতা। পাঞ্চের পশ্চিমে সমুদ্রোপকূল-স্থান কেরল-দেশ। বর্তমান কালে কেরল-দেশ ‘ত্রিবাঙ্গুর রাজ্য’ বলিয়া পরিচিত। কেরল ও পাঞ্চদেশের অন্তরালে মহেন্দ্র-পর্বত। জমদগ্নি-

† তমিশ্র—অঙ্ককার ; অপিহিত—আচ্ছাদিত।

‡ যাম্য—দক্ষিণ দিক্। \* মযুর—কিরণ।

তনয় পরশুরাম মহেন্দ্র-পর্বতে কিছুকাল বাস করেন। এই কাল হইতে এখানে ব্রাহ্মণাদি বর্ণের বাস দেখা যায়। কেরল-দেশে কোন বৈষ্ণব-গৃহে নাথ-নায়িকা জন্মগ্রহণ করেন। ফুৎকার স্বীয় পুত্রের সহিত বৈষ্ণব-কন্যা নাথ-নায়িকার উদ্বাহ-কার্য সম্পন্ন করেন। নাথ-নায়িকার গর্ভে মহামুভুব শর্ঠকোপ জন্মগ্রহণ করেন। শর্ঠকোপ দাস শর্ঠারি, কারিমার, বকুলাভরণ প্রভৃতি নামে পরিচিত হন।

শর্ঠকোপ বাল্যকাল হইতে বাক্ষঙ্কি-রহিত ছিলেন। তাহার দৃষ্টি-প্রক্রিয়া বিকাশ ছিল না। আশৈশব মুকান্তা-নিবন্ধন চিঙ্গ-বৃক্ষের (তেঁতুল) নিম্নে ষোড়শবর্ষ-কাল স্থানের আঘাত অতিবাহিত করিলেন। পিতা-মাতা পুত্রের দীন্দন অবস্থা পর্যালোচনা করিয়া সর্বদাই বিষণ্ণ থাকিতেন। সাধারণ লোকে শর্ঠকোপকে জড়দ্বয় জ্ঞান করিত।

শর্ঠকোপের চেতন-ধর্ম্ম সঙ্কুচিত থাকিলেও তাহার এক অনির্বচনীয় জ্যোতিঃ ছিল। সেই তেজ সামান্য প্রাকৃত-তেজের সহিত তুলনীয় নহে। দাক্ষিণাত্যের দক্ষিণ সীমায় বাস করিয়াও জড়প্রায় শর্ঠকোপের তেজো-রাশি বিক্ষ্য ভেদ করিয়া আর্য্যাবর্ত্তে পরিদৃষ্ট হইত। কথিত আছে, বিশ্বকসেন শর্ঠকোপ হইয়া জন্মগ্রহণ করায় অপ্রাকৃত-জ্যোতিঃ তাহাকে অনুসরণ করিতে পশ্চাংপদ হন নাই। প্রাকৃত-জীবে এই প্রকার জ্যোতিঃ সন্তুষ্পর নয়।

মধুর নামক এক দ্রাবিড়-ব্রাহ্মণ-তনয় আর্য্য-শাস্ত্রাদি অধ্যয়ন সমাপনানন্দের তীর্থ-ভ্রমণে বহিগত হন। একদা তিনি অযোধ্যানাথ-দর্শনে সাকেতপুরে উপস্থিত হন। তথায় অবস্থান-কালে দক্ষিণ-দিকে তেজঃপুঞ্জ অবলোকন করতঃ পরম কৌতুহলাক্রান্ত হইয়া জ্যোতির্মৰ্য্যের অনুসন্ধানে দক্ষিণ-দিকে অগ্রসর হন। মধুর যতই দক্ষিণাভিমুখে গমন করুন না কেন, তেজও তাহার সহিত ক্রমশঃই দক্ষিণ-দিকে যাইতে থাকে। অবশেষে তিনি তাত্ত্বিক তটাবলস্থিনী কুরকা-নগরীতে উপনীত হইলেন। তথায়

তেজের আকর চিঞ্চমূলাবস্থিত শঠকোপকে দর্শন করিলেন। শঠকোপকে নিরীক্ষণ করিয়া প্রথমতঃ তাহার আশা কিয়ৎ পরিমাণে ক্ষুণ্ণ হইল; ফিন্ট পরক্ষণেই তাহার সহিত আলাপ করিবার ইচ্ছা বলবতী হইল। তিনি শঠকোপের মুকান্তা পরীক্ষা করিবার জন্য এক দৃঢ় প্রস্তর-খণ্ড তাহার সম্মুখে ফেলিয়া দিলেন। প্রস্তর-পতন-শব্দ শ্রবণ করতঃ শঠকোপ সহসা দুইটী নেত্র-প্রসারণ-পূর্বক গ্রামস্থ প্রস্তর-খণ্ড দেখিতে পাইলেন। মধুর কবি এতদর্শনে পরম প্রীতি লাভ করিলেন। তাহার প্রজ্ঞা পরিমাণ করিবার মানসে মধুর জিজ্ঞাসা করিলেন,—“দেব ! যদি জীব প্রকৃতির উদরে জন্মগ্রহণ করে, তাহা হইলে কোন্ দ্রব্য ভক্ষণ করিয়া কোথায় পুরুষ অবস্থান করেন ?” শঠকোপ তাহার বাক্য শ্রবণ করিয়া বলিলেন, “জীব তদ্বন্দ্ব ভক্ষণ করিয়া তথায় বাস করে।” এই প্রশ্নের মীমাংসা অবগত হইয়া বকুলাভরণকে সর্বজ্ঞ-শিরোমণি বুঝিতে পারিলেন এবং কারিসারের চরণাশয় করিতে কিছুমাত্র বিলম্ব করিলেন না। কিছুকাল গুরুর নিকট অবস্থান-কালে একদা গরুড়বাহন তগবান্ হরি প্রত্যক্ষ-মূর্তিতে বকুল-ভৱনের নিকট উপস্থিত হইলেন।

বিশুচিত্ত যোগীন্দ্র “জ্ঞাবিড় আনন্দায়” রচনা করিয়া দাক্ষিণাত্যে বৈদিক-ধর্ম্মের বিশেষ সহায়তা করেন। এক্ষণে শঠকোপ বেদের উত্তরভাগ জ্ঞাবিড়-ভাষায় প্রকটিত করিলেন। মধুর কবি কারিসার-রচিত বেদার্থ অবগত হইয়া অন্নদিনের মধ্যে বেদ-চতুর্ষয়ে পারঙ্গত হইলেন। শঠকোপ-রচিত গাথার আদর ক্রমশঃই বাড়িতে লাগিল। কারিসার দাক্ষিণাত্যের বহু গ্রামস্থ শ্রীবিগ্রহের স্তব নির্মাণ করিলেন। ঐ স্তবগুলি নির্মাণ করিয়া দাক্ষিণাত্যের বৈষ্ণব-সমাজের প্রভূত উপকার করতঃ পঞ্চত্রিংশত্বর্ষ বয়ঃ-ক্রমে গ্রহিক-লীলা সমাপ্ত করেন।

শঠকোপের দেহাবসানের পর তদীয় শিষ্য মধুর গুরুর শ্রীমূর্তি নির্মাণ

করাইলেন ও যথা বিধি পূজাৰ ব্যবস্থা করিলেন। শঠকোপের পাণ্ডিত্য অচিরেই দিগ্দিগন্ত ব্যাপ্ত হইল। অনেকে ঈর্ষা-বিষ্ণুবের বশবর্তী হইয়। শঠকোপ-সূক্তি নষ্ট করিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন। শঠকোপ দাস শ্রীরামানুজ-মন্ত্রদায়ের আদি গুরু বলিয়া বিশেষ বিখ্যাত।

শঠকোপ-দাস-প্রবীত ঋগ্বেদার্থ “শ্রীবন্তাখ্য” নামে অভিহিত হইল। উহাতে একশত গাথার সন্নিবেশ ছিল। যজুর্বেদার্থ সাতটা গাথায় সম্পূর্ণ ও “অশিষ্মাখ্য” নাম ধারণ করিল। অর্থকৰ্বার্থ ৮৭টা গাথা ও সামার্থ সহস্র গাথায় সম্পূর্ণ। এই বেদার্থ-চতুষ্টয় দ্বারা শ্রীশঠকোপ দাস অর্থপঞ্চক উদাহৃত করিয়াছিলেন।

( স-সঙ্গিনী সঃ তোঃ ১০।৪ ; ১৩০৫ বঙ্গাব্দ ; ১৮৯৯ খৃষ্টাব্দ )

---

## শ্রীযামুনাচার্য

অসাম্প্রদায়িক সাম্প্রদায়িকতা ও সংসাম্প্রদায়িকতা—অসাম্প্রদায়িকতা মতবাদের দ্বারা ধৰ্মজগতে অধিকতর বিপ্লব—চিজ্জড়সমন্বয়বাদিগণই অসাম্প্রদায়িকতার পক্ষপাতী—ভগবৎস্বার্থপুর ব্যক্তিগণের দ্বারা সম্প্রদায়-প্রণালী গঠিত—কলিকালে চারিটী সম্প্রদায়—শ্রী-ব্রহ্ম-রূপ ও চতুঃসন আদি সম্প্রদায়-প্রবর্তক—ইহারা ব্যাক্রমে শ্রীরামানুজ, মধু, বিশ্বস্বামী ও নিষ্বার্ক এই বৈষ্ণবাচার্য-চতুষ্টয়ের দ্বারা স্বীকৃত—শ্রী-সম্প্রদায়ে শর্তকোপ হইতে মধুর কবি, পরাক্রুশ, নাথমুনি, পুণ্ডরীক ও রামমিশ্র শিষ্য-পারম্পর্যে বৈষ্ণব-সিদ্ধান্ত জাত করেন—রামমিশ্রের শিষ্য যামুনাচার্য, যামুনাচার্যের শিষ্য গোষ্ঠীপূর্ণ, গোষ্ঠীপূর্ণের শিষ্য রামানুজ—খন্তীয় নবম শতাব্দীর মধ্যকালে শ্রীনাথমুনির আবির্ভাব—শ্রীনাথের পূজ ইঁধর ভট্ট, ইঁধর ভট্টের বৈষ্ণব-শাস্ত্রে অনাহান্দর্শনে শ্রীনাথের শিষ্য পুণ্ডরীকের নিজ-শিষ্য রামমিশ্রের প্রতি ইঁধর ভট্টের পুত্রকে বৈষ্ণব-সিদ্ধান্ত শিক্ষা-দানের আদেশ—পুণ্ডরীকের পরলোক-প্রাপ্তির পরে ইঁধর ভট্টের পুত্র যামুনের আবির্ভাব—বাল্যকালেই যামুনের শাস্ত্র-পারদর্শিতা—পরাজিত পশ্চিত-মণ্ডলী হইতে চোলরাজের পুরোহিতের বাংসরিক কর-গ্রহণ—যামুনের অধ্যাপক মহাভাষ্য ভট্টের নিকট পুরোহিত-দুতের কর-গ্রহণার্থ আগমন ও দ্বাদশবর্ষীয় বালক যামুন-কর্তৃক তীব্র-তিরক্ষারের সহিত একটি শ্লোক প্রদান—পুরোহিতের ক্রোধ ও চোলরাজের নিকট প্রতিকার-প্রার্থনা—রাজ-প্রাসাদে বিদ্বস্তায় রাজ-পুরোহিত ও যামুনের বিচার—চোলরাজ ও তাহার মহিষীর পরম্পর কে জয়ী হইবে, তদ্বিষয়ে বিতর্ক—যামুন জয়ী হইলে চোলরাজ অর্ক রাজ্য হারাইবেন, আর পুরোহিত জয়ী হইলে রাজ্ঞী ছয়মাসকাল দাসীত্ব করিবেন, এইরূপ পণ—শাস্ত্র-বিচার আরম্ভের পূর্বে তিনটী লোকিক বাক্যের প্রতিবাদ করিবার জন্য যামুন-মুনি কর্তৃক পুরোহিতকে আহ্বান—তিনটী (১। পুরোহিতের মাতা অবন্ধ্যা, ২। চোলরাজ সার্বভৌম নৃপতি, ৩। রাজ্ঞী সতী) বাক্যের প্রতিবাদ করিতে না পারায় দরিজ ইঁধর ভট্টের পুত্র যামুনের চোলরাজের অর্করাজ্য-প্রাপ্তি—যামুনের রাজ্যভোগ ৩ শুভানুধ্যায়ী রামমিশ্রকে বিশ্বরূপ—রামমিশ্রের যামুন-রাজের পাচকের সহিত সথ্যতা ৪

নিত্য অলক্ষ-নামক শাক যামুন-রাজকে প্রদান করিয়া কোশলে দৃষ্টি আকর্ষণ—রামমিশ্রের যামুনাচার্যকে গীতোপদেশ—যামুনরাজের রামমিশ্রের নিকট সন্ধ্যাস-গ্রহণ এবং সমন্ত রাজ্য শ্রীরঞ্জনাথের সেবায় অর্পণ—পণ্ডিত মহাপূর্ণ, গোষ্ঠীপূর্ণ ও কাঞ্চিপূর্ণের এবং চোলরাজ ও তদীয় মহিষীর যামুনাচার্যের শিষ্যত্ব গ্রহণ—যামুনের পুরকানাথের নিকট ঘোগশিক্ষার্থ গমন—ঘোগীর তাহার দেহাবসানে যামুনাচার্যকে ঘোগ-শিক্ষা দিবায় প্রতিশ্রুতি—যামুনের জনৈক শিষ্যের গুরুলজ্বন-জনিত অপরাধ, পরে ক্ষমা-প্রার্থনা ও স্ববুদ্ধি-লাভ—শ্রীযামুনাচার্য রচিত গ্রন্থ-পঞ্চক—১। স্তোত্রবন্ধ, ২। গীতামংগ্রহ ও ৩-৫। সিদ্ধিত্বয়—শক্রচার্য, ভাস্তুরভট্ট ও যাদবপ্রকাশের মতবাদত্বয় মামুনাচার্য কর্তৃক খণ্ডিত—যামুন-মুনির তদানীন্তন যাদবচার্য-শিষ্য রামানুজকে কাঞ্চিপুরাতে দুর্ব হইতে দর্শন ও সন্তানণ ব্যতীতই স্ব-স্থানে প্রত্যাবর্তন—পূর্ণাচার্য কর্তৃক বরদরাজ-সমীপে যামুন-রচিত গ্রন্থ-পাঠ-অবণে রামানুজের যামুনাচার্য-দর্শন-লালসা—পূর্ণাচার্যের সহিত রামানুজের রংপুক্ষেত্রে যাত্রা ও পথে তাহার নিয়াণ-লৌলার কথা শ্রবণ—রামানুজ-কর্তৃক যামুনাচার্যের অঙ্গুলিত্বয়ের সঙ্কোচিতাবস্থা দর্শন—রামানুজের স্বামী তিনটী মনোহৃষ্টীষ্ট-পুরণের প্রতিজ্ঞা প্রকাশের সঙ্গে-সঙ্গে অলোকিকভাবে অঙ্গুলিত্বয়ের সরলতা-সম্পাদন—শ্রীরামানুজাচার্য শ্রীযামুনাচার্যের মনোহৃষ্টীষ্ট-পরিপুরক—শ্রী-সম্প্রদায়ের প্রচারিত শ্রীযামুনাচার্যের প্রণাম-শ্রোক।

মানবের কুচিভেদে ব্যবহার ভেদ হয়। ভিন্ন ভিন্ন কুচিগ্রস্ত-প্রাণী ঐক্যতা লাভ করিতে স্বত্বাবতঃ অক্ষম। এজন্ত সজ্জাতীয়াশয়-সিঙ্গ ব্যক্তির সঙ্গই বিরোধ-পরিহার ও অভৌষ্ট-সিঙ্গির জন্য প্রয়োজন হয়। কুচির পার্থক্য-অনুসারে সম্প্রদায়-গঠন অবশ্যস্তাবী। কতিপয় ব্যক্তি সম্প্রদায়ের নাম শুনিলে রিপুর বশবত্তী হইয়া নানাপ্রকার অনভিজ্ঞতার পরিচয় দেন। ‘অসাম্প্রদায়িক’ শব্দে আপনাদিগকে অভিহিত করিয়া আত্মশাধা করিতেও কুষ্টিত হন না। অসাম্প্রদায়িক অভিধানে তাহারাই অবশেষে স্বীয়-যুক্তি-বক্ষনৌতেই বন্ধ হন। ‘সম্প্রদায় ব্যতীত মন্ত্র ফলপ্রদ হয় না,—এই সার-বাক্য

ଆଲୋଚନା କରିଲେ ଅସାମ୍ପ୍ରଦାୟିକେ ଥର୍ବ-ଦୃଷ୍ଟି ଦୂର-ଦର୍ଶନ ଲାଭ କରିବେ, ମନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ଏହି ଅସାମ୍ପ୍ରଦାୟିକ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ମଧ୍ୟ-ମଧ୍ୟ ଧର୍ମ-ଜଗତେ ଆବିଭୂତ ହଇଯା ଅଧିକତର ବିଷ୍ଣୁବ ଉପଚିତ କରେନ ଏବଂ ଏକଇ ଅପରାଧେ କଲୁଷିତ ହଇଯା ଅଧିକ୍ଷମ ଅସାମ୍ପ୍ରଦାୟିକେ ନିକଟ ଗର୍ହିତ ହନ ।

ସେ ପବିତ୍ର ଭାରତ ହିମାଲୟେର ଉଚ୍ଚତମ ଶୃଙ୍ଗ ପରିମାଣେ ସ୍ବୀଯ ପ୍ରତିଭା-କେତନ ଉତ୍ତ୍ରୀୟମାନ କରିଯା ଚେତନ-ଜଗନ୍କେ ବିମୁଦ୍ର କରିଯାଇଲେନ, ଅଭିଜ୍ଞତାର ଚରମ ସ୍ଵାଦୁ-ଫଳ ସାହାର ଅନ୍ତ ଶାଶ୍ଵାର ବିଷୟ ଏବଂ ସାହାର ନିତାନ୍ତ ଅର୍ବାଚୀନ ଅଧିବାସୀଓ ନିଗୃତ ଦର୍ଶନେର ଫଳଭୋଗୀ, ହେ ଅସାମ୍ପ୍ରଦାୟିକ ! ତାହାକେ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ତ୍ୟାଗ କରିବାର ଅରୁରୋଧ କରିଓ ନା । ସେ ସାମ୍ପ୍ରଦାୟିକ ଭାବ ଆବହମାନ ଚତୁର୍ଯୁଗ ଧରିଯା ଚଲିଯା ଆସିତେଛେ, ତାହାର ଭିତ୍ତି ବଳ ଗବେଷଣାଯ ଅଭ୍ୟମନ୍ତ । ସାମ୍ପ୍ରଦାୟିକତା ସନ୍ନୀଭୂତ ହିଲେ ଅଶୁଦ୍ଧତା ପରିଷ୍କତି ଲାଭ କରିଯା ନିର୍ମଳ ହିବେ । ମନ୍ଦେର ସହିତ ଉତ୍ତମେର, ଅସାଧୁର ସହିତ ସାଧୁର, ମୁର୍ଖେର ସହିତ ପଣ୍ଡିତର ସାମୟ ସ୍ଥାପନ କରିଯା ଅନ୍ତଃଶ୍ରିତ କୁରୁତ୍ତି-ଚରିତାର୍ଥ ଓ ଅର୍ବାଚୀନଗଣେର ବକ୍ଷନା ସାହାଦେର ପୁରୁଷାର୍ଥ, ତାହାରାଇ ଉତ୍ତର ସମ୍ପ୍ରଦାୟେର ସମ୍ମାଲନ ଆକାଙ୍କ୍ଷା କରେ । ସ୍ଵାର୍ଥ ସାହାରା ସ୍ଥାନାର ଚକ୍ର ଦେଖିତେନ, ତାହାରାଇ ବିଚାର-ସମୁଦ୍ରେ ପରପାରେ ଗିଯା ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଗଠନେର ଉଦ୍ଦେଶେ ଅଧିକୃତ ଶକ୍ତିଗୁଲି ପ୍ରୟୋଗ କରିଯାଇଛେ ।

ଜଂସାମ୍ପ୍ରଦାୟିକତା ଦୃଢ଼ କରିବାର ବାସନାଯ ଭଗବାନ୍ କଲିକାଲେ ଚାରିଟା ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ପ୍ରକାଶ କରିଲେନ । ଶାଙ୍କେ ଉତ୍ତ ଆଛେ, — “ଅତଃ କଲୋ ଭବିଷ୍ୟତ୍ତ ଚତ୍ଵାରଃ ସମ୍ପ୍ରଦାୟିନଃ ।” ଏହି ଚାରିଟା ସମ୍ପ୍ରଦାୟ କୋନ୍ ମହାତ୍ମା କର୍ତ୍ତକ ପ୍ରକାଶିତ ହଇଯାଇଛେ, ତଦିଷ୍ୟେତେ ପ୍ରମାଣ ପାଓଯା ଯାଏ । ଅନାଦି କାଳ ହିତେ ଭଗବନ୍ଦାସ୍ତ-ଧର୍ମ ଜୀବ-ଜଗତେ ପ୍ରକଟିତ ଆଛେ ।

ইহা আধুনিক ধর্মের গ্রায় সর্গ-পোষণ ও বিনাশ-ধর্ম-জুড়িত নহে। জীব অনাদি ; তাহার ধর্ম ঈশোপাসনা, তাহাও অনাদি। ঈশোপাসনা-রূপ বিশিষ্টতা দ্বারাই জীব ও ঈশ্বরের সমন্ব স্থাপিত। বেদ-সকল একবাক্যে জীবাত্মার ও জৈব-ধর্মের অনাদিত্ব গান করেন।

সম্প্রদায়-চতুষ্টয়ের আদি-প্রবর্তক স্বষ্টং ভগবান্ম। তাহা হইতেই চারিটী শাখা উৎপন্ন হইয়াছে। কথিত আছে,—বৈষ্ণবগণ ভগবান্ম হইতেই এই পারলৌকিক-রহস্য অবগত হইয়াছেন। শ্রী, ব্রহ্মা, কৃত্র ও চতুঃসন—ইহারা ক্ষিতিপাবন মূল বৈষ্ণবাচার্য। ইহারাই চারিটী সম্প্রদায় প্রবর্তন করিয়া জীবের উক্তার-কামনায় বহুল কৃপা বিস্তার করিয়াছেন। সত্যাদি বুগে ইহাদের শাখা-প্রশাখা-শিষ্যাদি-দ্বারা বস্তুমতৌ অলঙ্কৃতা ছিলেন। তাহাদের সংখ্যা অনেক। মহামুভব বৈষ্ণববৃন্দ সম্প্রদায়-চতুষ্টয় কলিজীবের উপযোগী করিয়া প্রকাশ করতঃ প্রভূত দয়ার পরাকার্ষা দেখাইয়াছেন। শ্রী-সম্প্রদায় যতীন্দ্র রামানুজ-কর্তৃক গৃহীত হইয়া দাক্ষিণাত্যে বৰ্হিমুর্খগণকে সম্মুখীন করিলেন। যতীন্দ্র মধ্যমুনি ব্রহ্ম-সম্প্রদায় গ্রহণ করিয়া বৈষ্ণবধর্ম দিগন্ত ব্যাপ্ত করিলেন। বৈষ্ণবাগ্রণী মহাদেবের সম্প্রদায়ে যতীন্দ্র বিষ্ণুস্বামী প্রবেশ লাভ করিয়া বৈষ্ণবধর্মের একজন প্রধান দিক্পালস্বরূপ হইয়াছিলেন। চতুঃসন-প্রচারিত বৈষ্ণবধর্ম যতীন্দ্র নিষ্পার্ক-কর্তৃক প্রভূত প্রচারিত হইল। এই চারিজনের শিষ্য-প্রশিষ্যাদি-দ্বারা জগতে বৈষ্ণবধর্ম সহজ-প্রাপ্য হইয়াছিল।

রামানুজ-কথিত বৈষ্ণবধর্ম কলিকালে অগ্র তিনটী সম্প্রদায়ের পূর্বে জগতে বিকাশ লাভ করে। শ্রীশঠকোপ যে বৈষ্ণবধর্ম তদীয় শিষ্য মধুর কবিকে দিয়াছিলেন, তাহাই শ্রীপরাঙ্কুশের নিকট হইতে শ্রীমন্নাথমুনি প্রাপ্ত হন। শ্রীনাথের প্রিয় শিষ্য পুণ্ডরীক শ্রীনাথ-কথিত শঠকোপ-মত তদীয় শিষ্য রামগীশের নিকট রাখিয়া

স্বধাম প্রাপ্ত হন। রামমিশ্র যামুনাচার্যকে শিষ্যত্বে গ্রহণ করেন। যামুনাচার্যের নিকট হইতে গোষ্ঠীপূর্ণ বৈষ্ণব-সিদ্ধান্ত সংগ্রহ করেন। গোষ্ঠীপূর্ণের শিষ্য—রামানুজ। রামানুজের পর হইতে সম্প্রদায়-প্রণালী বিশিষ্টতা লাভ করিয়াছে।

শ্রীশঠকোপ ও মধুর কবির কাল-নির্ণয় সন্তুষ্পর নহে। শ্রীনাথ-মুনির আবির্ভাব-কাল যাহা প্রাপ্ত হওয়া যায়, তাহারও বিশুদ্ধ সামঞ্জস্যের অভাব পরিলক্ষিত হয়। যাহা হউক, বর্ষ-নির্ণয় না হইলেও স্থুল-কাল-নির্ণয়ের ব্যাধাত নাই। খৃষ্টীয় নবম শতাব্দীর মধ্যকালে শ্রীনাথ-মুনি আবির্ভূত হইয়াছিলেন বলিলে কাল-গণনায় অধিক দোষ স্পর্শ করিবে না।

শ্রীনাথের পুত্র ঈশ্বরভট্ট রঙ্গনায়িকা নামী রমণীর পাণিগ্রহণ করেন। ঈশ্বরভট্ট তদীয় পিতৃ-ভবনে বাস করিতেন। তাহার বৈষ্ণব-শাস্ত্রে তাদৃশ অনুরাগ ছিল না। ঈশ্বর সর্বদেশ-প্রসিদ্ধ শ্রীনাথের প্রদর্শিত পথ অনুগমন করিতে অসমর্থ হওয়ায় বৈষ্ণব-দর্শন-সমূহ শ্রীনাথের প্রিয় শিষ্য পুণ্ডরীকাক্ষ ঘৰের সহিত রক্ষা করিতেন। নির্যাগ-কালে ভগ্ন-মনোরথ হইয়া পুণ্ডরীক তদীয় শিষ্য রামমিশ্রকে এইরূপ বলিয়া দেহ পরিত্যাগ করেন—“বৎস ! শ্রীনাথ-মুনির তনয় ঈশ্বরভট্ট বৈষ্ণব-দর্শন-রক্ষণে চিরকাল ওদাসীন্ত করিয়াছেন। আমার চিরদিনের ইচ্ছা,—মদীয় গুরুর বংশে শ্রীনাথ-প্রচারিত বৈষ্ণব-দর্শন রক্ষিত হয়। এজন্য আমি ঈশ্বর ভট্টের পুত্র-উৎপত্তির অপেক্ষা করিতেছিলাম। আমার বাসনা যে, মদীয় গুরুর পৌত্র বৈষ্ণব-দর্শন-কুশলী হইয়া পিতামহ-প্রচারিত শাস্ত্র ও সিদ্ধান্ত-সমূহ জগতে প্রচার করে। আমার অভীষ্ট সিদ্ধ হইল না। তুমি আমার প্রিয় শিষ্য, বিশেষ ঘৰের সহিত ভট্টের পুত্রকে সংস্কৃত করিয়া বৈষ্ণব-দর্শন শিক্ষা দিবে। কালে ঈশ্বরের পুত্র বৈষ্ণব-জগতে অতীব প্রাধান্ত লাভ করিবে।”

পুণ্ডরীকের পরমোক-প্রাপ্তির অব্যৱহিত পরে ঈশ্বর ভট্টের এক অসামান্য পুত্র জন্মগ্রহণ করেন। রামমিশ্র শিশুর জাত-কর্মাদি সংস্কারের প্রতি বিশেষ দৃষ্টি রাখিলেন। তজ্জন্ত স্বয়ং বীরনাৱায়ণপুরে গমন করিলেন। ঈশ্বর ভট্টের পুত্র শ্রীনাথ-প্রদর্শিত বৈষ্ণব-সংস্কার-সম্পন্ন হইলেন। অন্নপ্রাশনাদি কর্মাঙ্গেরও ক্রটী হইল না। যথকালে শ্রীনাথের পোত্র যামুন নাম প্রাপ্ত হইলেন। পাঠাভ্যাস আরম্ভ করিয়া তিনি অন্নকালের মধ্যে বিলক্ষণ পারদর্শিতা লাভ করিলেন; এমন কি, অন্নদিনেই তাহার বেদ-শাস্ত্রে প্রগাঢ় ব্যৃৎপত্তি জন্মিল।

এই সময়ে চোলবংশীয় ভূপালগ্ন দাক্ষিণাত্যে রাজ্য করিতেছিলেন। তাহাদের মধ্যে অনেকেই বিষ্ণুজনামুরাগী ও সর্বদা পঞ্চিতমগুলী-বেষ্টিত হইয়া রাজকার্য ও শাস্ত্র-অনুশীলনে কালাতিপাত করিতেন। যামুন যে-কালে শুরুর নিকট শাস্ত্র অধ্যয়ন সমাপন করেন, তৎকালে চোল-রাজের পুরোহিত মহাশয় যাবতীয় কোবিদগণকে পরাজয় করিয়া সকল অধ্যাপক মহাশয়ের নিকট হইতে প্রতি-বর্ষে দশটী জ্বর্য কর-স্বরূপ গ্রহণ করিতেন। চোলরাজ পুরোহিত অক্ষিয়ায্যাতি যামুনের অধ্যাপক মহাভাষ্য ভট্টের নিকট বার্ষিক কর প্রাপ্তির লোভে দৃত প্রেরণ করিলেন। দরিদ্র মহাভাষ্য রাজ-পুরোহিত-প্রেরিত সৈন্যগণের নিকট স্বীয় দরিদ্রতা জানাইয়া কর-প্রদানে অপারক জ্ঞাপন করিলেন। যামুন স্বীয় অধ্যাপকের নিকট ইহার বৃত্তান্ত জানিবার জন্য নিতান্ত উৎসুক হইলে রাজ-পুরোহিতের দ্বিতীয় ব্যবহার পরিজ্ঞাত হইয়া ক্রুক্ষ হইলেন। তিনি আগস্তক দৃতগণকে ভৎসনা করিতে লাগিলেন ও পরিশেষে নিম্নলিখিত শ্লোকটী রচনা করিয়া জ্বেয়ের পরিবর্তে পুরোহিত-পঞ্চিতকে প্রদান করিতে বলিলেন—

ন বয়ং কবয়স্ত কেবলং ন বয়ং কেবলতস্তপারগাঃ ।

অপি তু প্রতিবাদিভীকরপ্রকটাটোপবিপটিনক্ষমাঃ ॥

[ আমরা (গ্রাম্য) কবি-মাত্র নহি, আমরা তত্ত্বান্তর্বিদ পুরোহিত-মাত্র নহি, আমরা প্রতিবাদী ভয়ঙ্করগণের প্রকাশিত গর্ব-বিদ্বারণে সমর্থ।]

অক্ষয়ায্যাতি দৃতগণের নিকট হইতে বালক যামুন-রচিত শ্লোকটী প্রাপ্ত হইয়া বিশেষ অপমানিত যনে করিলেন। তিনি অনেক বৃক্ষ অভিজ্ঞ শাস্ত্র-পাঠ্যস্মৃত মহামহোপাধ্যায় পঞ্জিতগণের মুখ হইতেও একপ স্পর্শ-বিকাশী বাক্য কথনও শুনেন নাই, এক্ষণে দ্বাদশ-বর্ষীয় অর্ডক\* কর্তৃক এই ভাবে সন্তানিত হইয়া স্থির থাকিতে পারিলেন না। শ্লোকটী পাঠ করিয়া দিগ্ধিদিক-জ্ঞানহারা হইলেন ও রাজাৰ নিকট উপস্থিত হইয়া বলিলেন, “আপনাৰ রাজ্যে প্রজাগণ আপনাৰ শাসন-দণ্ডেৰ যদি অপমান কৰে, তাহা হইলে একপ প্রজাৰ সমুচ্চিত দণ্ড এতদণ্ডেই হওয়া আবশ্যক। অবহেলন-কাৰী প্রজাৰ দণ্ড-বিধানে সমর্থ না হইলে অচিরেই রাজ্য বিধ্বংস হয়। আপনাৰ রাজ্যে মহাভাষ্য ভট্ট নামে এক ব্রাহ্মণ বাস কৰে। তাহাৰ যামুন-নামে একটী দ্বাদশ-বর্ষীয় ছাত্র আছে। সেই বালক আপনাৰ শাসন অবমাননা কৰিয়া স্বগৰ্বে মত্ত হইয়া আপনাকে রাজশক্তিৰ বলিয়া বিশ্বাস কৰে না। আপনাৰ আশ্রিত ব্রাহ্মণকে গণনাই কৰে না। ইহাৰ কি কিছু প্রতিকাৰ নাই ?”

পুরোহিতেৰ নিবেদন শ্রবণ কৰিয়া চোলরাজ পূর্বীপৱ বৃত্তান্ত বিচার-পূর্বক যামুনকে আনাইতে পাঠাইলেন। যামুন অনাদৃত নিমস্ত্রণ-জ্ঞানে আহ্বান প্রত্যাখ্যান কৰায় চোল-নৱেন্দ্র শিবিকা প্রেরণ কৰিয়া সমাদৰে আহ্বান কৰিলেন। শিবিকাধিৰোহণে অনতিবিলম্বেই রাজধাৰে উপস্থিত হইয়া সভাস্থলে একটী শ্লোক রচনা কৰিলেন ও চোলরাজকে পরাজিত পঞ্জিত-মণ্ডলী আহ্বানেৰ অনুরোধ কৰিলেন। রাজাজ্ঞা প্রাপ্তমাত্র ক্ষণ-কালেৰ মধ্যে সৰ্বৈশ্বর্যসম্পন্না-রাজসভা মহতী বিদ্বৎসভায় পরিষতা হইল।

\* অর্ডক—বালক।

রাজ-পুরোহিত কর্তৃক পঞ্জিতগণ পরাজিত হইলেও নানা-শাস্ত্রকুশল কোবিদগণ পাণ্ডিত্যে অপারক ছিলেন না। স্ব-স্ব যোগ্যস্থলে বিচার-প্রবণেচ্ছুগণ একত্রিত হইল। রাজ-পুরোহিত মনে মনে চিন্তা করিতে লাগিলেন যে, এই বাস্ক অনেক বিষয়ে পাণ্ডিত্য লাভ করিয়াছে বটে, কিন্তু দ্বাদশবর্ষের মধ্যে অসংখ্য শাস্ত্র-অধ্যয়নে অস্তাপি সমর্থ হয় নাই। ইহাকে শাস্ত্রালাপে পরাভূত করাই সুবিধাজনক, এইরূপে মনে মনে চিন্তা করিতেছেন। এই সময়ে চোল-রাজ্যের অন্তঃপুরে একটা ঘটনা হইল। যামুন ও পুরোহিতের মধ্যে বিচারে কে জয়লাভ করিবেন, এই বিষয়ে চোলরাজ ও তদীয় পত্নীর সহিত আলাপ হইতেছিল। রাজা নিজ-পুরোহিতকে জয়ী দেখিলে স্বর্থী হন, এজন্য পুরোহিতের জয় কল্পনা করিতেছিলেন। রাজ্ঞী রাজাৰ ঐ কথা পোষণ করিতে পারিলেন না। উঁহাদের আলাপ ক্রমশঃ ঘনীভূত হইল। রাজা পুরোহিতের নিশ্চয় জয় হইবে, ইহা প্রতিপন্ন করিতে বন্ধ-পরিকর হইলেন। রাজ্ঞী রাজ-বাক্যের প্রতিপক্ষে দাঁড়াইলেন। পরিশেষে উভয়ের মধ্যে বিবাদ হইয়া উঠিলে পণ্ডীরা বিবাদ-প্রশ্ননের আবশ্যক হইল। রাজা প্রতিজ্ঞা করিলেন যে, পুরোহিত পরাভূত হইলে তিনি অর্দ্ধ রাজ্য হারাইবেন, রাজপত্নী প্রতিজ্ঞা করিলেন, যামুন পরাজিত হইলে তিনি ছয়মাসকাল দাসীত্ব স্বীকার করিবেন।

এইরূপ পণ নিরূপিত হইলে, চোলরাজ পঞ্জিতগণের সভায় আগত হইলেন। রাজ-পুরোহিত যামুনকে লক্ষ্য করিয়া বলিলেন,—“বৎস ! তুমি বালক ও বিশ্বাসুরাগী হইতে পার ; কিন্তু শাস্ত্র-তর্কে ক্ষমবান् নও। যদ্যপি লৌকিক এবং বৈদিক তোমার কথিত বাক্যত্বয় আমি খণ্ডন করিতে সমর্থ হই, অথবা আমাৰ এবশ্চকার তিনটা বাক্যেৰ তুমি দোষ দেখাইতে পার, তাহা হইলে পরাজিত ব্যক্তি অবশ্যই দণ্ডনীয় হইবে।” পুরোহিতের

বাক্য শুনিয়া যামুন স্বীকৃত হইয়া বলিলেন,—“আমিই তিনটী  
লৌকিক বাক্য বলিতেছি, আপনার ক্ষমতা থাকিলে তাহার প্রতি-  
বাদ করিয়া আমাকে পরাজয় করুন। আমাকে লৌকিক বাক্যে  
পরাজিত করিলে পরে শাস্ত্র-সম্বন্ধে বিচার করিয়া জয়াদি নির্ণয় করিব।”  
যামুন রাজ-পুরোহিতকে সম্মোধন করিয়া নিম্নোক্ত শ্লোকটী বলিলেন,—

অবক্ষ্যা কিল তে মাতা বিষ্঵ন্ত রাজপুরোহিত।

এষ রাজা সার্বভৌমো রাজপত্নী পতিরূত।

[ হে বিষ্঵ন্ত রাজপুরোহিত ! আপনার মাতা অবক্ষ্যা, এই রাজা  
সার্বভৌম সন্ত্রাট এবং রাজমহিষী পতিরূত। ]

শ্লোক-শ্রবণে পঞ্চিতের প্রতিবাদ করা দূরে যাউক, লজ্জায় অবনতশীর্ষ  
হইয়া মৌনাবলম্বনে বাধ্য হইলেন। রাজ-পুরোহিতের তুষ্ণীস্তা-ব-দর্শনে  
যামুন বলিতে লাগিলেন, “আপনি বৃক্ষ ও রাজারুগ্রহীতু। আপনি পরাজিত  
হইয়াছেন, স্বতরাং আপনার বাক্যানুসারেই আপনি দণ্ডনীয়। ভবিষ্যতে  
বিজয়-চিহ্ন-সকল প্রদর্শন করিবেন না, ইহাই আপনার দণ্ড। অন্ত দণ্ড  
আমি প্রদান করিতে প্রস্তুত নহি।”

যামুনাচার্য বিজেতা হইয়া অর্ক্করাঙ্গ প্রাপ্তি হইলেন। যামুনের পিতা-  
মাতা পুত্রের দ্বিদৃশ পাণ্ডিত্য অবলোকন করিয়া আনন্দ-সাগরে আপ্নুত  
হইলেন। রাজ্যার্ক প্রাপ্তে তাহাদের দরিদ্রতা প্রশংসিত হইয়া বিপুল-  
ঐশ্বর্য্যাধিকার হইল। এই সময়ে পিতা-মাতার আগ্রহে শ্রীযামুনাচার্য  
দার-পরিগ্রহ করিয়া দ্বিতীয়শ্রমোচিত কর্ম সম্পন্ন করতঃ বীরনারায়ণপুরে  
বাস করিতে লাগিলেন। গৃহস্থান্মে বাসকালে যামুন যথাশাস্ত্র পিতৃ-  
দেবের শুঙ্খঘাদি সম্পন্ন করিয়া সাধাৰণের প্রীতি-পাত্ৰ হইলেন। কিছু-  
কালের মধ্যে পিতা ঈশ্বর ভট্টের পৱলোক প্রাপ্তি হইল। পিতার পার-

লোকিক কর্ম যথাবিধি সম্পন্ন করিলেন। ইহার পরেই যামুনাচার্য যথাকালে বর-রঞ্জ ও শোন্দৃপূর্ণ-নামে দুইটা পুত্র লাভ করেন।

যামুনাচার্যের সৌভাগ্য বৃক্ষির পর হইতে বহুকাল পর্যন্ত রামমিশ্র যামুনের তত্ত্বাবধারণ-কার্য হইতে বিরত হইয়াছিলেন। ক্রমশঃ যামুনের শ্বরণ-পথ হইতে রামমিশ্র দূরে পড়িতে লাগিলেন। তিনি দরিদ্র দীপ্তির ভট্টের তনৱ যামুনকে জন্মাবধি স্নেহ-চক্ষেই দেখিতেন। এক্ষণে যামুন রাজ্যার্ক প্রাপ্ত হইয়াছেন; রামমিশ্রের গ্রাম শুভারুধ্যার্যার তাহার সমীপে পূর্বভাবে গমনাগমনের উপায় রহিল না। যামুনাচার্য রাজভোগে কালাতিপাত করিতে লাগিলেন। রামমিশ্র দেখিলেন, গুরুজ্ঞ পালন হইতেছে না। তাহার গ্রাম দরিদ্র ব্যক্তির যামুনের সহিত সাঙ্গাং লাভ একপ্রকার দুর্লভ হইয়াছে। এক্ষণে প্রতিজ্ঞা পালন করিতে হইলে গৃঢ়-নীতি অবলম্বন করা আবশ্যিক। অতএব উপায়ান্তর না দেখিয়া অগত্যা সেইরূপ করিতে প্রবৃত্ত হইলেন।

যামুনাচার্যের প্রাসাদ সপ্তকক্ষ-সমৰ্বিত। প্রভূত হস্তী, অশ্ব, রথ এবং শূরাদি-পরিবেষ্টিত। এই সবল প্রতিবন্ধক অতিক্রম করিয়া যামুনের সহিত পরিচিত হইবার উপায় উদ্ভাবন-বাসনায় কিছুদিনের মধ্যে যামুন-রাজ্যের পাচকের সহিত রামমিশ্র সখ্যতা-স্থত্রে আবদ্ধ হইলেন ও নানা কৌশলে যামুন-রাজ্যের পরম প্রেষ্ঠ আহার্য দ্রব্যের নাম জানিয়া স্থার সন্নিধানে তদীয় কথিত অলর্ক-শাক সংগ্রহ করতঃ রাখিয়া যাইতেন। যামুন স্বীয় অভীমিত দ্রব্য প্রত্যহ ভোজন-কালে প্রাপ্ত হইয়া বিশেষ সন্তোষ লাভ করিতেন। এই প্রকারে ছয়মাসকাল অতীত হইল। কাহার দ্বারা এই শাক প্রত্যহ নিয়মিত সংগ্রহ হইতেছে, এ বিষয়ে তাহার মন আকৃষ্ণ হইল না। রামমিশ্র দেখিলেন যে, উদ্ভাবিত অভীষ্ট-উপায় ফলবান হইল না। কি উপায় অবলম্বন করিলে তিনি যামুনের লক্ষ্য পদার্থ হইতে

পারেন, রামমিশ্র তাহাই চিন্তা করিতে লাগিলেন। মনে করিলেন, ছয়মাসকাল নিয়মিত শাক ভোজন করিয়াও যখন যামুন রামমিশ্রের সন্দেশ গ্রহণে পরাজ্ঞুখ হইয়াছেন, তখন তাহার অভাব হইলে শাক-সংগ্রহকারীর অভ্যন্তর হওয়ারই সন্তাবনা। এই স্থির করিয়া দিবস-চতুর্ষয়ের জন্ত বিরত হইলেন। যামুনাচার্য প্রাত্যহিক আহারের বিপর্যয়-সন্দর্শনে কারণ জানিবার ইচ্ছা করিলেন।

পরে পঞ্চম দিবসে যথাকালে রামমিশ্র অলর্ক-শাক লইয়া পাচক-সন্নিধানে উপনীত হইলে পাচক জিজ্ঞাসা করিলেন, “সখে ! তুমি ছয়মাস-কাল যথাকালে যামুন-রাজের অলর্ক-শাক সংগ্রহ করিয়া আসিতেছ। একদিনের জন্তও তোমার অদর্শন-জনিত ফল আমাকে ভোগ করিতে হয় নাই। কি কারণে তুমি উপষ্যুপরি দিবস-চতুর্ষয় এখানে আস নাই? কেনই বা নিয়মিতরূপে শাক পাঠাইয়া দাও নাই? এই অলর্ক-শাক আমার প্রভুর অতীব প্রিয় বস্ত। ইহার প্রভাবে বৃক্ষির তীক্ষ্ণতা ও মেধা বৃক্ষি হয়। এই শাক ব্যতীত তাহার ভোজনে বিশেষ ব্যাঘাত উপস্থিত হইয়াছে। আমার প্রতি বিশেষ অসন্তুষ্ট হইয়াছেন। তোমার সাহায্যে আমি রাজার বিশেষ গ্রীতি-লাভে সমর্থ হইয়াছি। এক্ষণে তোমার অনাগমনে আমি কোপানলে পড়িয়াছি।” পাচকের বাক্য শ্রবণ করিয়া রামমিশ্র বলিলেন,—“মদীয় আচার্যের আদেশে ছয়মাস-কাল প্রত্যহই শাক সংগ্রহ করিয়া দিয়াছি। তোমার প্রভুর আজ্ঞাক্রমে শাক সংগ্রহ করি নাই। যখন আপনা হইতেই শাক দিয়াছি, যথাকালে সংগ্রহ করিয়া দেওয়া, না দেওয়া আমার ইচ্ছা। যামুন-রাজ এই কার্য্যের ভার আমায় অপর্ণ করেন নাই, অতএব প্রবৃত্ত বা নিবৃত্ত হওয়া আমার ইচ্ছাধীন।” এই বলিয়া বৃক্ষ রামমিশ্র চলিয়া গেলেন।

যামুনাচার্য তোজন-সময়ে পুনরায় অলর্ক-শাক প্রাপ্ত হইয়া পাচককে জিজ্ঞাসা করিলেন—“অদ্য চারি দিন হইল একেবারেই অলর্ক-শাক পাওয়া যায় নাই। অন্ত কি প্রকারে, কাহার দ্বারা এই শাকের সংগ্রহ হইল ?” তদ্বতৰে পাচক বলিলেন,—“কোন বৃক্ষ ব্রাক্ষণ বিগত ছয়মাস-কাল রাজার প্রীতির জন্য ভক্তি-সহকারে যমাসময়ে প্রত্যহই শাক দিয়াছেন। কেবল মধ্যে চারিদিন অলর্ক-শাক দিতে আসেন নাই। অন্ত প্রাতে শাক লইয়া পূর্বের মত পুনরায় আসিয়াছিলেন। আমি তাহাকে না আসিবার কারণ জিজ্ঞাসা করিলে বলিলেন,—‘আমি রাজাজ্ঞা-প্রেরিত হইয়া শাক সংগ্রহ করি নাই, আমার আচার্যের আজ্ঞা পালনের জন্যই শাক দিয়াছি।’ এই বৃক্ষ ব্রাক্ষণ পরম বৈষ্ণব, বিশেষ বৃক্ষিমান, পঞ্চিত। তাহার কিছুরই অভাব নাই। তিনি কেবল আপনার দর্শনাকাঞ্জী।” পাচকের বাক্য শ্রবণ করিয়া যামুন-রাজ কহিলেন,—“আগামী কল্য বৃক্ষ আসিলে আমার সমক্ষে তাহাকে লইয়া আসিও।”

পরদিন প্রাতে রামমিশ্র উপস্থিত হইয়া যামুন-সমীপে নীত হইলে যামুন-রাজও ব্রাক্ষণ-যোগ্য সম্মান-অভিবাদন-পূর্বক চরণ বন্দনা করিলেন। যামুনরাজ রামমিশ্রকে কহিলেন,—“প্রভো ! আপনি ধন, ভূমি, অথবা যাহা কিছু আকাঞ্জকা করেন, সকলই দিয়া কৃতার্থ হইব।” রামমিশ্র যামুনের এতাদৃশ কারণ্যপূর্ণ-বাক্য-শ্রবণে প্রীত হইয়া বলিলেন,—“রাজন ! তোমার নিকট হইতে আমি কোন ধন বা ক্ষেত্র আকাঞ্জকা করি না, বরং তোমার পূর্ব-পুরুষের উপাঞ্জিত ধন ও ক্ষেত্রাদি যাহা আমার তত্ত্বাবধানে আছে, উহাই প্রদর্শন-বাসনায় তোমার নিকট আসিয়াছি। মেই ধন-সকল দেখাইয়া দিতে কয়েক দিন সময় লাগিবে, এজন্য দ্বারপাল প্রভৃতি যাহাতে আমার গমনাগমনের প্রতিবন্ধক-স্বরূপ না হয়, এইরূপ আদেশ কর। আমি প্রত্যহই তোমার নিকট আগমন করিয়া তোমার পিতামহ-অঞ্জিত ধন ও ক্ষেত্র দেখাইয়া দিব।”

এইরূপ বলিয়া রামমিশ্র বাটী আসিলেন ও কৃত্য-সমাপনাস্তে শ্রীমদ্ব  
তগবদ্গীতঃ হস্তে লইয়া যামুন-সমীপে গমন করিলেন। কয়েক দিনের  
মধ্যে যামুনের নিকট সমগ্র গীতা-ব্যাখ্যা ও উহার তাৎপর্য তাঁহাকে হৃদয়ঙ্গম  
করাইয়া জ্ঞান, ভক্তি ও বৈরাগ্যের উন্নতি করিতে সমর্থ হইলেন।  
যামুনাচার্যের ভক্তি ও বৈরাগ্য এতাদৃশী বৃদ্ধি হইল যে, তিনি রামমিশ্রকে  
বলিলেন,—“প্রভো! আমি নিতান্ত অজ্ঞান, দীন। আপনার নির্দেশুকী  
কৃপা ব্যতীত আমার অন্ত উপায় নাই। কোন উপায় অবলম্বন করিলে  
আমার ভগবদ্বর্ণন ঘটে, ইহাই আমাকে উপদেশ করুন।” যামুনের  
দৈত্যেক শ্রবণানন্দের রামমিশ্র মহোদয় পূর্বাচার্য-কথিত শাসন-সমূহ  
গোপনে প্রদান করিলেন এবং চরম শ্লোকের তাৎপর্য প্রদান-পূর্বক  
তাঁহাকে লইয়া রঞ্জক্ষেত্রে গেলেন। তথায় যামুনকে কাবেরী-স্নান  
করাইয়া রঞ্জনাথ-শ্রীমুর্তি দর্শন করাইলেন।

যামুনাচার্য রঞ্জনাথের কৃপা প্রাপ্ত হইয়া অতুলৈশ্বর্য সমস্ত পরিত্যাগ-  
পূর্বক রামমিশ্রের নিকট সন্ধ্যাস গ্রহণ করিলেন। যাবতীয়  
সম্পত্তি শ্রীরঞ্জনাথের সেবায় অপিত হইল। যামুনাচার্য  
রঞ্জক্ষেত্রে বৈষ্ণবগণের সঙ্গানন্দে আজীবন ঈশ-কৈক্ষর্যে আনন্দ লাভ  
করিতে লাগিলেন।

এইকালে তাঁহার শিষ্য-সংখ্যা বাড়িতে লাগিল। বৃহচ্চরণের বংশে  
মহাপূর্ণ জন্মগ্রহণ করেন। শ্রীরঞ্জনগরে মহাপূর্ণ স্ববিখ্যাত পণ্ডিত  
ছিলেন। সৌভাগ্য-ক্রমে তিনি যামুনের শিষ্যত্ব গ্রহণ করিলেন ও  
শ্রীপরাঙ্গুশ দাস নামে অভিহিত হইলেন। বেঙ্কটাদ্বির উত্তরে  
শ্রীশেলপূর্ণাচার্য আবিভূত হইয়া যামুন-মুনির চরণাশ্রম করিলেন।  
পাণ্ডুদেশ-সমুদ্রুত গোষ্ঠীপূর্ণাচার্যও যামুনাচার্যের শিষ্য হইলেন।  
বেদ-বেদান্ত-সম্পন্ন ভগবৎসেবা-পরায়ণ স্বন্দরাচলবাসী মালাধর যামুন-বৈতুব

অবগত হইয়া আচার্যের শরণাপন হইলেন। পাঞ্জ্য-প্রদেশোৎপন্ন মারণের্ণবি নামক পণ্ডিতও শ্রীযামুন-মুনির শিষ্যত্ব গ্রহণ করিয়া তৎসন্ধিধানে বাস করিতে লাগিলেন। মহীসার ( মহীশূর ) ক্ষেত্রে অস্তর্গত শুদ্ধ-কুলোদ্ধৃত কমলাপতির পুত্র কাঞ্চীপুর্দ যামুনের একজন শিষ্য হইলেন। চেল-ভূপতি ও তদীয় মহিষী যামুনাচার্যের সংসার-ত্যাগ ও বৈরাগ্যাদি শ্রবণে আচার্যের শ্রীচরণ-দর্শনের জন্ম শ্রীরঞ্জনগরে আগমন করিলেন। তাহাদের প্রার্থনাহুসারে আচার্য যামুন তাহাদিগকে পঞ্চ-সংস্কার দ্বারা শোধিত করতঃ বৈষ্ণব-নাম-প্রদান-পূর্বক শিষ্যত্বে গ্রহণ করিলেন। ক্রমশঃ যামুনাচার্য স্বীয় অর্চন-বলে একুপ বৈত্তব লাভ করিলেন যে, দাক্ষিণাত্যে সর্বত্রই তাহার স্মৃতিবাদ সকলেই গান করিতে লাগিলেন। যামুন-মুনি ক্রমান্বয়ে একবিংশতি প্রধান শিষ্য ব্যতীত অনেক শিষ্য লাভ করিয়াছিলেন।

একদা যামুনাচার্য স্বীয় গুরু রামমিশ্রের নিকট পিতামহ শ্রীমন্নাথ-মুনি-প্রদর্শিত অষ্টাঙ্গ-যোগ প্রদান করিতে প্রার্থনা জানাইলে রামমিশ্র বলিলেন, —“বৎস ! শ্রীমন্নাথ-মুনি আমার গুরু পুণ্ডরীকাঙ্ক্ষকে সিদ্ধান্ত-রক্ষার ভার দিয়াছিলেন ; অষ্টাঙ্গ-যোগ শিক্ষা দেন নাই। কুরকানাথ-নামক শিষ্যকে অষ্টাঙ্গ-যোগের ভার দিয়াছেন। অষ্টাঙ্গ-যোগ আমিও পাই নাই। অতএব তাহার নিকট গিয়া অষ্টাঙ্গ-যোগ গ্রহণ করিও।” রামমিশ্র যামুনাচার্যকে মহাবিষ্ণু-সিদ্ধান্ত সম্যগ্রভাবে হৃদয়ঙ্গম করাইয়া দিলেন এবং তাহার দ্বারা উহা বিশেষভাবে সমৃক্ত করাইলেন।

কিছুদিন পরে রামমিশ্র ইহলৌকিক কলেবর পরিত্যাগ করিলে যামুনাচার্য সর্বতোভাবে বৈষ্ণব-সংস্কারে তাহার সংকার সম্পন্ন করিলেন। তদীয় বিয়োগ যামুন ও তৎশিষ্যবর্গের শ্রীরঞ্জ-নগরে বাস করা বিষম কষ্টের কারণ হইলে দুঃখভারাবন্ত হইয়া যোগাভ্যাস-লালসায় শ্রীরঞ্জ-

ন গর হ ইতে মহাপূর্ণ প্রভৃতি শিষ্য-সহ কুরকানাথের আশ্রমাভিমুখে যাত্রা করিলেন। নিকটবর্তী হইলে বহু-শিষ্য-সমভিব্যাহারে যাওয়া অসঙ্গত মনে করিয়া একাকী যামুন আশ্রমে উপনীত হইলেন। তথায় যোগীবরের ঐশ্বর্য অবলোকন করিয়া বিস্মিত হইলেন। যোগারুচি মহাত্মা পশ্চাতে অবলোকন না করিয়া বলিলেন, “গুরু শ্রীনাথের বংশের কোন মহাত্মা কি এখানে শুভা গমন করিয়াছেন ?” যোগীর বাক্য শ্রবণ করিয়া যামুন-মুনি অগ্রসর হইয়া প্রণাম করিয়া বলিলেন, “দেব, আপনার দাস যামুন আপনার চরণাস্তিকে আসিয়াছে। আমি অপর গৃহে থাকা-সত্ত্বে আপনি কিরূপে আমার আগমন অনুভব করিতে সক্ষম হইলেন ?” যামুনের বাক্য শ্রবণ করিয়া কুরকানাথ-যোগীন্দ্র বলিলেন, “ভগবান् নারায়ণ লক্ষ্মীর সহিত অহরহ ক্রীড়ায় নিযুক্ত থাকেন। এই মাত্র সেই সর্বেশ্বর লক্ষ্মীর সহিত অপ্রতিবন্ধ বিহার ত্যাগ করতঃ আমার বাহু দুই তিনবার এই কুটীরের বহির্ভাগে নিষেদ্ধ করাইয়া দিলেন। এইজন্যই আমি ঐপ্রকার বাক্য দ্বারা তোমাকে জিজ্ঞাসা করিলাম।” যামুন যোগীন্দ্রের অসামান্য ঐশ্বর্য্য স্মরণ করিয়া বিশ্বয়াবিষ্ট হইয়া ঐ যোগ-প্রাপ্তির জন্য প্রার্থনা করিলে যোগীবর কহিলেন, “আমার দেহাবসানে তোমাকে এই যোগ আমি অবশ্যই প্রদান করিব। আমি পৌষ-মাসে বৃহস্পতির পুষ্যা-নক্ষত্রে অবস্থান-কালীন অভিজিম্বুহুর্তে দেহত্যাগ করিব। তুমি ঐ দিবসের পূর্বে অবশ্য আমার নিকট আসিবে।” এই বলিয়া একথণ পত্রে উহা লিখিয়া যামুনকে দিলেন, যামুনও প্রণতি-পূর্বক তাহার নিকট হইতে প্রত্যাগমন করিয়া শ্রীরঞ্জ-ক্ষেত্রে পুনরায় উপস্থিত হইলেন। রঞ্জক্ষেত্রে আসিয়াই যামুনাচার্য অধ্যয়ন করিতে লাগিলেন। তাহার পুত্র গায়কাগ্রণী বর-রঞ্জ শ্রীশঠকোপ-বিরচিত সহস্র-গীতি-দ্বারা সর্বসাধারণের শ্রতি-স্মৃথি-সম্পাদনে সমর্থ হইয়াছিলেন।

বর-রঞ্জের অনন্তপুর-বৈত্তব-অভিনয় এতাদৃশ সুন্দরভাবে প্রকটিত

হইয়াছিল যে, যামুনাচার্যের অনন্তপুর-বৈভব-দর্শন-লালসা অতিশয় বৃক্ষি হয়। দৈববোগে তিনি অতি সত্ত্বর অনন্তপুর দর্শন ও তথায় অনন্ত-শয়নকে প্রাপ্ত হইয়া শিষ্যাদি-পরিবৃত হইয়া কিছুকাল বাস করেন। এই সময়ে রঞ্জনগরে দেবারিনাথ নামক যামুনের এক শিষ্যের মুখ ও পদ্মাদি বিবর্ণতা লাভ করে। তদর্শনে বৈষ্ণবগণ তাহাকে কারণ জিজ্ঞাসা করায় দেবারি-নাথ বলিয়াছিলেন যে, গুরু-নিন্দা ও লজ্জন-জনিত পাপ-প্রভাবেই তাহার এই দুর্দশা হইয়াছে। ইহা শুনিয়া বৈষ্ণবগণের অনুরোধ-ক্রমে যামুনাচার্যের নিকট দেবারিনাথ গমন করিতে যত্নবান् হন। সত্ত্বর রঞ্জনগর হইতে বাহির হইয়া তিনি ক্রোশের মধ্যেই শ্রীযামুন-মুনিকে রঞ্জনাত্মে প্রত্যাগমন করিতে দেখিয়া শ্রীদেবারিনাথ তাহার পদব্রহ্ম ভক্তি-পূর্বক অর্চনা করিয়া ক্ষণা প্রার্থনা করিলেন। যামুন অসন্তুষ্ট হইয়া তীত দেবারিনাথকে তাহার নিকট আগমন-জনিত উল্লজ্জন-সম্বন্ধে ভৎসনা ও উপদেশ করিতে লাগিলেন এবং পরিশেষে শিষ্যগণের নিকট তাহার আগমন-বার্তা জানিয়া স্বীয় পাদব্রহ্ম-বারা কৃপা করতঃ তাহাকে অনন্তপুরে পদ্মনাভকে প্রণাম করিবার জগ্ন যাইতে বলিলেন। ইহা শুনিয়া দেবারিনাথ বলিলেন,—“গুরো! যে প্রদেশ ছাড়িয়া আপনি চলিয়া আসিয়াছেন, তথায় আমার যাওয়া বৃথা শ্রম ব্যতীত আর কিছুই নহে।” ইহা শুনিয়া যামুন সন্তুষ্ট হইয়া মনে করিলেন যে, এই শিষ্য বাস্তবিকই মহৎ ও সর্বসদ্গুণ-মণ্ডিত। ইহার বিশ্বাস এই যে, যথায় গুরু বাস করেন, সেই স্থানই পরম তৌর্থ; তদপেক্ষা উত্তম স্থান আর কুত্রাপি নাই।

যামুনাচার্য এই ভাবে ভূমণ করিতে করিতে মধুর-পুরীতে উপস্থিত হইয়া ‘বৈখ’ স্নান করিলেন। এই সময়ে তাহার যোগাহুশীলন-বাসনা প্রবলা হওয়ার কুরকানাথ-যোগীবরের নির্ণীত দিবস কতদিন বিজ্ঞ আছে,

জানিবার জন্ম বিশেষ আগ্রহে পত্রিকা-সন্দর্শনে জানিলেন যে, সেই দিবসেই মহামুভব কুরকানাথ নশ্বর শরীর ত্যাগ করিবেন। তিনি শিষ্যগণের নিকট এই দুঃখ-বারতা বলিয়া বিলাপ করিতে লাগিলেন।

তদবধি শ্রীযামুনাচার্য রঞ্জনগঠে বাস করিতেন। তাহার পাণ্ডিত্য ও পারলোকিক অভিজ্ঞতায় দাক্ষিণাত্যবাসী সকলেই বিশেষ শ্রদ্ধা করিতেন। শিষ্যগণ ও আধস্তনিক বৈষ্ণববৃন্দের উপকারার্থ শ্রীযামুনাচার্য পাঁচখানি গ্রন্থ রচনা করিয়াছিলেন। ‘স্তোত্ররত্ন’, যাহা আলবন্দারু-ঋষি-কৃত বলিয়া জগতে প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে, তাহার রচয়িতা শ্রীযামুনাচার্য। ‘শ্রীগীতা-সংগ্রহ’ যামুনের আর একখানি গ্রন্থ। শ্রীযামুনাচার্য তত্ত্ব-বিষয়ক ‘সিদ্ধিত্রয়’ নামক গ্রন্থত্রয় প্রস্তুত করেন। ঐ সিদ্ধিত্রয় জগতে, বিশেষতঃ বিদ্ব-সংসারে প্রভৃত সম্মান লাভ করিয়াছে।

যামুনাচার্য শ্রী-সম্প্রদায়ের পূর্বাচার্যগণের মধ্যে সর্বাপেক্ষা বিশিষ্টতা লাভ করিয়াছেন। তাহার বিপুল ত্রিশয়্য শ্রীরঞ্জনাথের সেবায় নিযুক্ত করায় শ্রীরঞ্জনাথ-দেবের সেবা পূর্বাপেক্ষা প্রচুর পরিমাণে সমৃদ্ধি হইয়াছিল।

শ্রী-সম্প্রদায়স্থিত বৈষ্ণববৃন্দের বিশ্বাস যে, শ্রীমৎ কৃষ্ণবৈপায়ন ব্যাস অক্ষয় অবতারণা করিয়া বিশিষ্টাবৈত-মত জগতে প্রচার করেন। কালে ব্রহ্মস্ত্রের বিশদ ভাষ্য হওয়ার প্রয়োজন হইলে মহর্ষি বৌধায়ন বিশিষ্টাবৈত-মত পোষণ করতঃ স্তুত-ভাষ্য জগতে প্রচার করেন। নির্বিশেষবাদিগণ যে-সময়ে বৌদ্ধ-বিশ্বাসে সন্তান্তি হইয়া কেবলাবৈত-মত প্রচার করেন, সেইকালে বৌধায়নের বিশিষ্টাবৈত-মতের প্রতি মায়াবাদিগণ অযথা আক্রমণ করেন। যামুনাচার্য এই নির্বিশেষবাদিগণকে বুঝাইবার সকল করিয়া ‘আত্মসিদ্ধি’, ‘সম্বিদ্যসিদ্ধি’ ও ‘স্বপ্রকাশসিদ্ধি’ নামক গ্রন্থত্রয় রচনা করেন। বৌধায়ন-মত পর্যবসান হইবার পূর্বেই

তন্মতাবলম্বী জগিড়াচার্য ও টঙ্কাচার্য নামক বিশেষবাদী কর্তৃক বিশিষ্টাদ্বৈত-মত পুষ্ট হইয়াছিল। এতব্যতীত গুহদেব, ভারুচি প্রভৃতি বিশিষ্টাদ্বৈতিগণ কয়েকখানি বেদান্ত-বিষয়ক গ্রন্থ রচনা করিয়া ত্রি মতের পোষকতা করিয়াছিলেন। যামুনাচার্যের সময় নির্বিশেষবাদিগণের বিশেষ দৌরাত্ম্যে সনাতন-মত ক্ষীণতা লাভ করে। এইজন্তুই যামুনাচার্য সিদ্ধিত্ব রচনার প্রয়াস করেন। যামুনাচার্যের এই সিদ্ধিত্বের বিরুদ্ধে নির্বিশেষ-মতাবলম্বিগণও যুক্তিকূঠার প্রয়োগ করিতে বুঝিত হয় নাই। সর্ববেদান্ত-পারম্পরাত শ্রীভাষ্যকার যামুনাচার্যের অনুশিষ্য শ্রীমদ্ব্যাখ্যানে যতীন্দ্র রামানুজ শ্রীযামুনাচার্য-সম্বন্ধে তাহার 'বেদার্থ-সংগ্রহে'র মঙ্গলাচরণে কিরূপ লিখিয়াছেন, তাহা পাঠ করিলে যামুনের বেদান্তাধিকার দম্যক প্রকৃষ্ট হইবে —

পরং ব্রহ্মেবাজ্জং ভ্রমপরিগতং সংসরতিতৎ  
পরোপাধ্যা নীচং বিবশমশুভস্তাম্পদমিতি ।  
শ্রতিভ্যায়পেতং জগতি বিততং মোহনমিদং  
তমো যেনাপাস্তং স হি বিজয়তে যামুনমুনিঃ ॥

নির্বিশেষ-মত-পোষ্টা শ্রীমান্শক্রারণ্য বলেন, পরব্রহ্মের অজ্ঞতাই জীবত্ব। পরব্রহ্ম ভাস্ত হইয়া বিবিধ ভেদ দর্শন করেন। জন্ম-জরা-মৃত্যুনির্মাণ সাংসারিক দুঃখ-সকল অজ্ঞতা ও ভাস্তি-প্রস্তুত। ভাস্তর ভট্ট বলেন,— উপাধ্যস্তুর-নিরপেক্ষ-ব্রহ্ম উপাধি-সংবন্ধ হইলে কর্মবশ্তুতা লাভ করেন। যাদবপ্রকাশ-মতে অচিবস্ততে পরিণাম-যোগ্যতা অবশ্যস্তাবী, এজন্তু অশুভাম্পদত্ব। এই ত্রিবিধি শ্রতি-গ্রাম-বিরুদ্ধ, জগতে প্রচারিত যথাৰ্থ-জ্ঞানাবৱণ-মোহন-মত শ্রীযামুনাচার্যপাদই দূরীকৃত করিয়াছেন। তিনি জয়বৃক্ত হউন।

শক্রাচার্যের মতে কেবলাদ্বৈত-সত্ত্বাই যথাৰ্থ। অবৈতের বিশিষ্টতা-

লোপই তাহার উদ্দেশ্য। কেবলাইতে রক্ষা করিতে হইলে অবৈত্তের বিশিষ্টতা দূর করাই প্রয়োজন হয়। তজ্জন্ম ‘মায়া’ নামক ভবের সাহায্য-অবলম্বনে মায়াধীশকে জীবত্ত্বে সংস্থাপিত করা হইয়াছে। কেবল শব্দের অর্থ—অবিমিশ্র, সহায়-রহিত। তাহা হইলে মায়ার সহায়তা ব্রহ্ম কেন গ্রহণ করিবেন, বুঝা যায় না। পরব্রহ্মের মায়া-সঙ্গের প্রস্তুতি অজ্ঞতা-জ্ঞাপী। ‘সত্যং জ্ঞানমনন্তং ব্রহ্ম’—এই বেদ-বচনের সার্থকতা কোথায় ? মায়ার পরব্রহ্মগ্রাসিতা-শক্তি ও মায়াধীশের মায়াধীন হইবার ভয়-যোগ্যতা সংসার-হৃৎ বুঝাইবার উপাদান না করিলে জীবত্ত্ব অবস্থা বুঝিবার উপায় থাকে না। শক্তরের অধ্যন মায়াবাদিগণ স্বকপোল-কল্পিত শক্তার্থ নির্মাণ করিয়া কোন-প্রকারে আত্মরক্ষার জন্ম নানা অপ্রাসঙ্গিক কথার আবির্ভাব করাইতে বাধ্য হন। অবিষ্টা ব্রহ্ম-স্বরূপকে তিরোধান করাইয়া মিথ্যা-প্রসবিনী মায়া নানা দ্রব্য সৃষ্টি করতঃ পরব্রহ্মের মিথ্যা-ভেদ-প্রতীক্রিয়া করাইতে পারিলেই মিথ্যা-হৃৎ-স্থৰ্থাদি ভোগ করায়। স্বরূপ-জ্ঞানরূপ তত্ত্বস্তুর আশ্রয়ে অবিষ্টা-বিধ্বংসতা লাভ করিলে ভেদের উপলক্ষ্মি হয়। ভেদ না থাকিলে সুখ-হৃৎ-খাদি অবস্থা থাকে না, পরব্রহ্মত্ব লাভ হয়। ইহাই শক্তি-মত। অবিষ্টা যথার্থই মিথ্যা—এই জ্ঞান শক্তির স্বয়ং যথার্থ বিশ্বাস করিলে কথনই অবিষ্টা-সহকারে নির্মিত মায়াবাদ প্রচার করিতেন না, যেহেতু তাহার মিথ্যা-স্বরূপ অবিষ্টা-র সাহায্য-কল্পনাই তাহার অবিষ্টা-কল্পিত বাক্যের সংহার করিয়াছে।

যে বাদ তিনি প্রচার করিলেন, তাহাই ব্রহ্মকে অবিষ্টা-গ্রন্থ করা তাহার নিজ-অবিষ্টা-গ্রন্থ-বুদ্ধির বিবর্ণ-মাত্র। ভাস্তুর ভট্ট বলেন,—ব্রহ্ম ও অচিত্তের ভেদাভেদ স্বাভাবিক। চিৎ ও ব্রহ্মের অভেদ স্বাভাবিক, ভেদটী ঔপাধিক মাত্র। মুক্তি হইলে অভেদ সিদ্ধ হয়। ইহাই ভাস্তুর ভট্টের মত। চিৎ ও ব্রহ্মের ভেদাভেদ স্বাভাবিক, মুক্তিতেও ভেদ থাকে, ইহাই

যাদবপ্রকাশের মত। যামুনাচার্য এই তিন মতের শ্রতি-প্রমাণ-বিরুদ্ধতা ও তর্কানুগৃহীত প্রমাণ-বিরুদ্ধতা প্রদর্শন করিয়া স্বীয় বৈদান্তিক পরিমল-বুদ্ধির পরিচয় দিয়াছেন। রামানুজাচার্য যামুনের নিকট হইতে নানা বিষয় শিক্ষা লাভ করিয়াছেন, ইহা তিনিই স্বয়ং স্বীকার করিয়াছেন।

যামুনাচার্য তাঁহার সদৃশ অথবা তদপেক্ষা অধিক উপবৃক্ত শিষ্য লাভ করিবার জন্য সর্বদা ব্যাকুল থাকিতেন। এইজন্য তিনি সর্বদাই স্থানে স্থানে ঘোগ্য-পাত্র-অব্বেষণে লোক প্রেরণ করিতেন। শ্রীরামানুজ মহোদয় তৎকালে শৈশব ও বাল্য অতিক্রম করিয়াছেন। তাঁহার পাণ্ডিত্য ও নির্মল-বুদ্ধিশক্তি তাঁহাকে দাক্ষিণাত্যে সর্বত্র মারুত-গতিতে প্রচারিত করিতেছিল। শ্রীযামুন-মুনি রামানুজের গুণগ্রাম শ্রবণ করতঃ তাঁহার দর্শন-কামনায় অচিরেই কাঞ্চীনগরে উপস্থিত হইয়াছিলেন। যামুনের শিষ্য কাঞ্চীপুর্ণ গুরুর কাঞ্চীপুরীতে আগমন শ্রবণ করিয়া গুরু-দশনে গমন করিলেন। যামুনাচার্য বরদরাজের যথাবিধি পূজা সমাপন-পূর্বক রামানুজকে স্বচক্ষে দর্শন করিবার জন্য নগরে ভ্রমণ করিতে বাহির হইলেন। সেইকালে যাদবাচার্য রামানুজ ও অন্তর্গত শিষ্যাদিপরিবৃত্ত হইয়া গমন করিতেছিলেন। শ্রীকাঞ্চীপুর্ণ গুরু যামুনের নিকট যাদবের পরিচয় দিয়া কহিলেন, ইঁহারই ছাত্র রামানুজ, ইঁহার নিকট তিনি বেদান্ত-শাস্ত্র অধ্যয়ন করেন।

যামুনাচার্য রামানুজকে দূর হইতে দর্শন করিয়া বিশেষ উৎসুক্ষিত হইলেন। সেইকালে মনের ভাব গোপন করতঃ শ্রীরামানুজের সহিত অন্ত কোন সন্তানগাদি না করিয়া তাঁহাকে স্ব-মতে আনয়নের জন্য উপায় উদ্ভাবন করিতে লাগিলেন। যামুন স্বীয় নগরে ফিরিয়া গিয়া পূর্ণাচার্যকে কাঞ্চীস্থ বরদরাজের নিকট স্বীয় রচিত স্তোত্র পাঠ করিবার জন্য

পাঠাইয়া দিলেন। পূর্ণাচার্য শুরুর নিদেশ-মত দেবালয়ে স্তব পাঠ করিতে আরম্ভ করিলেন। রামানুজ যামুন-রচিত স্তব শ্রবণ করিয়া তাঁহার দর্শন-লাভে ব্যগ্র হইলেন। পূর্ণাচার্য মনোভীষ্ট সিদ্ধ হইবার উপক্রম হইয়াছে দেখিয়া সাতিশয় পুলকিত হইয়া রামানুজকে সঙ্গে লইয়া রঞ্জক্ষেত্রে যাত্রা করিলেন। পথে যামুনাচার্যের লীলা-সম্বরণ শ্রবণ করিয়া উভয়েই ভগ্ন-মনোরথ হইলেন।

পূর্ণাচার্য শুরু-বিরহে নিতান্ত অধৈর্য হইলেও রামানুজের দুঃখ-নিবৃত্তি ও শোকাপনোদনের চেষ্টা করিতে লাগিলেন। মহাপূর্ণ রামানুজকে বলিলেন,—“চলুন, আমরা যত শীঘ্র পারি রঞ্জনগরে উপস্থিত হই; যেহেতু যামুনের পারলৌকিক-সংস্কার-কার্য্যে ব্রাহ্মণগণ ব্রতী হইবেন। তাঁহাদের ত্রি কার্য্য করিবার প্রারম্ভেই আমাদের উপস্থিত হওয়া আবশ্যক। সাধারণ ব্রাহ্মণগণের দ্বারা যতিপুঞ্জবের পারলৌকিক-কার্য্য হওয়া বৈষ্ণব-জগতের অভীপ্তি নহে।” নানাপ্রকার বিয়োগ-বিলাপ করিতে করিতে উভয়ে যামুন-কলেবরের নিকট উপস্থিত হইলেন।

রামানুজ দেখিলেন যে, যামুনাচার্যের তিনটি অঙ্গুলী সঙ্কুচিত রহিয়াছে। তিনি বলিলেন,—“আচার্যের অঙ্গুলীত্রয় কি স্বাভাবিক জন্মাবধি কুঞ্চিত,—না এক্ষণে কুঞ্চিত হইয়াছে?” সন্নিহিত বৈষ্ণবগণ কুঞ্চিতাঙ্গুলী দর্শন করিয়া বিস্মিত হইয়া বলিলেন,—“এক্ষণেই অঙ্গুলী কুঞ্চিত হইয়াছে। কি জন্ম কুঞ্চিত হইয়াছে, তাহা আমরা জানি না। আপনি মহানুভব, অনুগ্রহ করিয়া ইহার কারণ বলুন।”

রামানুজ যামুনের অঙ্গুলী সঙ্কোচের কারণ সহসাই বুঝিতে পারিলেন। যতীন্দ্র-রামানুজ প্রতিজ্ঞা করিলেন,—“আমি বৈষ্ণব-মতে থাকিয়া অজ্ঞান-মোহিত জীবগণকে পঞ্চ-সংস্কারে সংস্কৃত করিয়া দ্রাবিড়-আম্বায় অধ্যয়ন করাইব এবং ভগবৎ-প্রাপ্তি-ধর্ম-নিরত করাইয়া জগতের মঙ্গল সাধিত

করিব।” রামানুজের প্রথম অঙ্গীকার শেষ হইতে না হইতেই যামুনাচার্যের একটী অঙ্গুলী পূর্বের গ্রাম সারল্য লাভ করিল। “বেদব্যাস-প্রণীত শারীরক ব্রহ্মস্ত্রের ‘শ্রীভাষ্য’-নামে ভাষ্য রচনা করিয়া সজ্জনগণের পরমোপকার সাধন করিব।” এই দ্বিতীয় প্রতিজ্ঞা উচ্চারিত হইবামাত্র যামুনাচার্যের দ্বিতীয় কুঞ্চিতাঙ্গুলী স্বত্বাব প্রাপ্ত হইল। রামানুজ তৃতীয়বার প্রতিজ্ঞা করিলেন,—“লোকোপকারের জন্য পরাশর ঋষি কৃপা-পূর্বক জীব, ঈশ্বর ও জগতের সম্বন্ধ প্রভৃতি নিরূপণ করিয়া পুরাণরত্ন রচনা করিয়াছেন; তাহার অভিধান রচনা করিব।” এই তৃতীয় অঙ্গীকার সমাপ্ত হইলে যামুনাচার্যের অঙ্গুলীত্বয় অসঙ্গুচিত হইয়া পূর্বের গ্রাম ধারণ করিল। এই পরমাশৰ্য্য-ব্যাপার দর্শন করিয়া উপস্থিত সকলেই অতাশৰ্য্য হইলেন। এক্ষণে রামানুজচার্য স্ব-নগরে যাইবার বাসনা করায় দ্বিজগণ তাঁহাকে অবস্থান করিতে অনুরোধ করিলেন। কিন্তু রামানুজ তাঁহাদিগকে বুঝাইয়া কাঞ্চী-অভিমুখে তৎক্ষণাত্ম যাত্রা করিলেন।

যামুনাচার্য এইরূপে রামানুজ-দ্বারা স্বীয় অভীষ্ট অসিদ্ধ-কার্যের ব্যবস্থা করিয়া গেলেন। তাঁহার অনেক দিনের বাসনা রামানুজচার্য দ্বারা অনেক পরে সাধিত হইল। যামুনাচার্য শ্রী-সম্প্রদায়ে বিশেষ পূজিত। তাঁহাকে রামানুজ-দাসগণ অনুক্ষণ এই বলিয়া প্রণাম করেন—

নমো নমো যামুনায় যামুনায় নমো নমঃ।

নমো নমো যামুনায় যামুনায় নমো নমঃ।

( সঃ তোঃ ১০।৫, ৭-১২ ; বঙ্গাদ ১৩০৫ ; খৃষ্টাব্দ ১৮৯৯ )

## অন্যাভিলাষ

আচার—লোকিক ও পারমার্থিক—অনাদি-বাসনা হইতে স্বভাব গঠিত ও সঞ্চিত  
অজ্ঞাত-বাসনা দ্বারা পুষ্ট—প্রাক্তন-বাসনা ও প্রকাশমান বাসনার সংঘর্ষ—বাসনা-  
তৃপ্তির জন্যই ক্রিয়া—বাসনা বিনাশ—লোকিক আচারিগণ অভিলাষ-সেবক—জীবের  
অস্তিত্ব-জ্ঞানই ইঙ্গিয়তৃপ্তির প্রেরণা-দায়ক—কর্ম ও জ্ঞানেঙ্গিয়ের ক্রিয়ার অভিযুক্তি—  
প্রাক্তন-বাসনা ও প্রবৃত্ত-বাসনার শ্রীতিতে জীবের শ্রীতি—লোকিক-বুদ্ধি ও অপ্রাকৃত-  
বুদ্ধির বিরোধ—অভিলাষিতাশৃঙ্খল অবস্থা আধ্যক্ষিক-জ্ঞানে অন্ত অভিলাষেরই রূপান্তর—  
বঞ্চিত-বিশ্বাসক্রমে দুইপ্রকার জগৎ প্রবৃত্ত ও নির্বৃত্ত—প্রবৃত্ত জগৎকে প্রাকৃত-আধ্যা ও  
নির্বৃত্ত-জগৎকে অপ্রাকৃত-আধ্যা-প্রদান—ছয় রিপুকে ছয়টা মন্ত্রী ও কামকে প্রধান মন্ত্রী  
করিয়া প্রবৃত্ত-রাজ্য-শাসন—প্রবৃত্ত-মানবের প্রধান আশ্রয় প্রাকৃত-দেহ—প্রবৃত্ত ও  
নির্বৃত্ত-মানবের বিবাদের মীমাংসায় মনু ও শ্রীমদ্বাগবত—স্বার্থ ও পরার্থ—জড়ীয় সরল  
বিশ্বাসী—পরমেশ্বরের কোশল—অন্যাভিলাষীর নিকট পারমার্থিকের নিজ-স্বরূপ-গোপন  
ও অযোগ্য ব্যক্তির নিকট প্রতিকূলানুশীলনকারীরূপে আত্ম-প্রকাশ।

‘আচার’ বলিলেই অনেকে স্মৃতি-শাস্ত্রোক্ত বিহিত কর্মকেই বুঝিয়া  
থাকেন। যাহারা এরূপ বুঝেন, তাহাদের সহিত পারমার্থিক আচারিগণের  
লোকিক ভেদ ঘটিয়া থাকে। প্রাকৃত-বিবেক-বলে বরাবর নির্ণয়  
করিতে গেলে রুচিভেদে স্মৃতি-শাস্ত্রের আদেশ-ভেদ অবগুস্তাবী।  
স্বীয় স্বভাব হইতে সম্প্রেক্ষে কারকতায় রুচির উৎপত্তি হয়। অনাদি-বাসনা  
হইতে স্বভাব গঠিত হয় এবং সঞ্চিত অজ্ঞাত বাসনার দ্বারা পুষ্ট হইয়া  
সেই জীব-স্বভাব অজ্ঞাতভাবে স্বীয় উপযোগী সঙ্গ লাভ করে। প্রাকৃত-  
বাসনা প্রকাশমান জগতে নবীন-কর্ম-প্রারম্ভকে আলিঙ্গন করিবার প্রয়াস  
পায়; কিন্তু অজ্ঞাত বাসনা তাহার অনুকূল হইলে প্রাকৃত-জগতে অভিলাষ-  
মত সিদ্ধি প্রদান করে। প্রাক্তন-বাসনা অনেক সময়ে প্রকাশমান-  
বাসনাকে প্রতিহত করে। এই পরম্পর সজ্ঞাতেই ভেদ-জগতে

অগ্রীতির উদয় করায়। বাসনাই যে ভবরোগের মূল, তাহা জগতের সকল শ্রেণীর প্রবৃক্ষগণের বিশ্বাস। বাসনা-বিনাশই জীবমাত্রের বৃত্তি। মানবের যাবতীয় ক্রিয়াই বাসনা-তৃপ্তির জন্য। বাসনা-মাত্রই বিনাশ প্রাপ্ত না হইলে তৃপ্ত হয় না। পারমার্থিকগণ স্বীয় বাসনাকে যে যেকপভাবে খর্ব করিতে পারিয়াছেন, তিনি তাহার চরিত্রে বাসনা-বিনাশের ততই স্বীকৃত বস্তু দেখাইতে পারিয়াছেন।

লৌকিক বিবেক সম্বল করিয়া এই বাসনা লইয়া থেলা করিতে গিয়া জগতে মনুষ্যের ত্রিবিধ আচার পরিলক্ষিত হয়। লৌকিক আচারিগণের মধ্যে অভিলাষ-সেবকের সংখ্যাই অতি বহু। তাহারা সর্বতোভাবে বাসনাকে স্বৰূহৎ করিয়া বাসনা-তৃপ্তিকেই জীবনের উদ্দেশ্য বলিয়া জানেন। আমার অস্তিত্ব-জ্ঞানই আমার প্রীতির উদ্দেশক। যাহাতে আমার মুখ্য বা গৌণভাবে স্বার্থ-লাভ-জনিত প্রীতি নাই, তাহা সর্বতোভাবে পরিত্যাজ্য। নরের প্রকাশের প্রথম দিন হইতে অন্তকাল পর্যন্ত সকল অবস্থাতেই এই বাসনা-জাত প্রীতির অনুসন্ধান সকল প্রাণীতেই লক্ষিত হয়। যে-ক্ষণেই মানব স্বীয় অস্তিত্ব অনুভব করেন, সেই অনুভবই তাহাকে অনুভূত আনন্দের দিকে লইয়া যায়। ক্রমে-ক্রমে অভিলাষ-জাত বৃক্ষি-সমূহ সঙ্গগণে সমৃক্ষ হইতে থাকে। দৃশ্য-পদার্থের অনুশীলনে চক্ষু ব্যস্ত হইয়া উঠে, শ্রোতব্য পদার্থের উদ্দেশ্যে কর্ণের ক্রিয়া দেখা যায়, গন্ধ-সংগ্রহের জন্য নাসিকার বৃত্তি উন্মুখ হয়, রস-গ্রহণের জন্য জিহ্বার চেষ্টা বুকা যায় এবং স্পর্শানুভূতির জন্য হাকের ক্রিয়া পরিলক্ষিত হয়। বাক্ত, পাণি, পাদ প্রভৃতি কর্মেক্ষিয়-সমূহ চক্ষু-কর্ণাদি বৃত্তির সহায়ে স্ব-স্ব উপযোগী কর্ম-সমূহের অভিব্যক্তি করে। অস্তিত্বানুভূতির সমৃক্ষি-বলে উদ্দেশ্যের স্বরূপানুভূতি প্রাণীমাত্রেরই সেই একমাত্র স্বীয় আনন্দেই পর্যবন্মিত হয়। মানব তখন সাংসারিক কর্মে

প্রবৃত্ত হন। প্রাকৃত-জগতের ভোক্তৃস্বরূপ অহঙ্কারে প্রগোদিত হইয়া কর্ম্মারন্ত করেন। প্রাকৃন-বাসনা-দ্বারা প্রতিরুক্ত হইয়া প্রতি-পদেই তাঁহাকে এক অভিলাষ হইতে অপর অভিলাষের আশ্রয়ে ভ্রমণ করাইতে থাকে।

প্রকাশমান বাসনা যে-স্থলে প্রাকৃন বাসনা দ্বারা প্রতিরুক্ত না হয়, তৎকালাবধি জীব বাসনা-দ্বয়ের প্রীতিতে প্রীতি লাভ করেন। যে-স্থলে বাসনা-দ্বয়ের পরম্পর বিকল্প-ভাব, তথায় অপ্রীতি লাভ করতঃ প্রীত্যনু-সন্ধিৎসু-জীব সেই বিফল-নাম বাসনা-পুত্রকে নির্বাসিত করিয়া অপর পুত্রোৎপত্তির চেষ্টায় ব্যস্ত হন। কোথায়ও বা বাসনামুকুল পুত্রফল লাভ করিয়া প্রাকৃত-বিষয়ে প্রোঃসাহিত হইয়া বহু ফল-নাঁতে যত্ন করেন। অভিলাষ-সহকারে প্রবৃত্ত-মানব স্বীয় প্রাকৃন-বাসনার বিরুদ্ধে প্রবৃত্ত-বাসনার বল-সমূহ প্রয়োগ করিতে থাকেন। এই যুদ্ধই অভিলাষিতাযুক্ত প্রীতির অনুমন্ত্রান। লৌকিক-বুদ্ধি হইতে অপ্রাকৃত-বুদ্ধি এই স্থলে বিরোধ করে। যে-কাল-পর্যন্ত অভিলাষ-দুষ্পিত-বুদ্ধি প্রবল থাকে, তৎকালে উহা অন্তাভিলাষিতা-শৃঙ্গ অপ্রাকৃত-বৃত্তিকে থাকিতে দেয় না। লৌকিক-বুদ্ধির বশবর্তী হইয়া মানব বাসনাজাত জড়ীয় সরলতার আশ্রয়ে অপ্রাকৃত-বুদ্ধির সংজ্ঞা করিবার জন্য চঞ্চলতা প্রকাশ করেন। সেই চাঞ্চল্য-বশে তাঁহার জড়ীয় সরলতা-রূপ মূর্খতা তাঁহাকে বঞ্চিত-দলে স্থাপন করে। দুর্ভাগ্য প্রীতির দাস প্রীতির জন্য অপ্রাকৃত নির্ণয় করিতে গিয়া— বাসনাজাত অভিলাষিতা-শৃঙ্গ-অবস্থা বর্ণনা করিতে গিয়া জড়ীয় অপ্রীতির ষোরতের অন্ধকারে পড়িয়া যান। অভিলাষিতা-শৃঙ্গ-অবস্থা তাঁহার সরল-বুদ্ধিতে যাহা কল্পনা করিয়া উদ্ভব করিল, তাহাও অভিলাষ-সাগরের একটি মাত্র উর্মিতে পরিণত হইল। প্রাকৃন-দুর্বিসনা তাঁহাকে এক্ষণপভাবে বঞ্চিত করিল যে, তিনি সেই বঞ্চনার হাত

হইতে আপনাকে বিমুক্ত করিতেন। পারিয়া সেই অভিলাষ-পক্ষেই হাবুড়ুবু থাইতে লাগিলেন। অতিলাষিতা-শুভ্রাভিমানী বঞ্চিত সরল বিবেকী অভিলাষ-বিষে জর্জরিত হইয়া যেকুপ সরলভাবে প্রাকৃত ও অপ্রাকৃত-বিচার-ভেদ স্থাপন করেন, সেই বঞ্চিত বিশ্বাস-ক্রমে তাঁহার নিকট জগৎ দুই ভাগে বিভক্ত হয়—প্রবৃত্ত-জগৎ ও নিবৃত্ত-জীবন। অভিলাষযুক্ত ব্যক্তি প্রবৃত্ত-জগৎকে প্রাকৃত আধ্যাত্মিক দিয়া নিবৃত্ত-অবস্থাকে অপ্রাকৃত-ভূষণে ভূষিত করেন।

মানবের প্রবৃত্তি-সমূহের বিকাশ-স্থল প্রবৃত্ত-জগৎ। তথায় কাম, ক্রোধ, লোভ, মোহ, মদ, মৎসরতা—এই ছয়জন মন্ত্রী নিষ্কপটে প্রবৃত্ত-রাজ্য-শাসনের সহায়তা করেন। প্রবৃত্ত-মানব মন্ত্রী-সভাধিষ্ঠিত হইয়া বস্ত্র-বিশেষের অনুশীলন আরম্ভ করিলেই প্রধান মন্ত্রী কামের মূল সাহায্য লাভ করেন, তখন অবশিষ্ট পাঁচ জনও কার্যকারিতা দেখান।

প্রবৃত্ত-মানবের মুখ্যাশয় প্রাকৃত-শরীর। শরীরের বৃত্তি—প্রতিগ্রহ ও দান। বাহু-পঞ্চভূত-জাত শরীরে যেকুপ স্থল-বস্ত্র গ্রহণ ও বিসর্জন আছে, সেই প্রকার অন্তঃশরীরেও সূক্ষ্ম-দান ও প্রতিগ্রহ আছে। বাহু-শরীর রক্ষার জন্য যেকুপ বাহু-দ্রব্যের প্রতিগ্রহ করিতে হয়, তদপেক্ষ বাহু-বিসর্জনেরও উপযোগিতা আছে। নিবৃত্ত-জীবনে বাহিক বা আন্তরিক গ্রহণ বা প্রতিগ্রহণের ব্যবস্থা নাই। প্রবৃত্ত-পুরুষ স্বীয় বৃত্তি-লোভে বিমুগ্ধ হইয়া বৃত্তির বিকাশের সম্মুখীন। নিবৃত্ত-জীব বৃত্তি-বিনাশ-লোভে প্রবৃত্ত হইয়া প্রবৃত্তি-সঙ্কোচনে ব্যস্ত। প্রবৃত্ত-পুরুষ বৃত্তি-সঙ্কোচকে ‘পাপ’ বলেন। কিন্তু নিবৃত্ত-পুরুষ তাহাকেই ‘পুণ্য’ বলেন। পক্ষান্তরে নিবৃত্ত-ব্যক্তি প্রবৃত্তিকে বহুমানন করেন না ও প্রবৃত্তিই অপ্রীতির আধাৰ বলিয়া প্রবৃত্তির বিপরীত-ধৰ্ম্মই উপাসনা করেন। বাস্তবিক উভয়ের চেষ্টাই প্রাকৃত-বুদ্ধি-প্রস্তুত। ব্যাঘাত, মন্ত্র ও মাংস-ভক্ষণ প্রভৃতি প্রবৃত্তি-

পুরুষের স্বাভাবিক-বৃত্তিনিচয় নিরুত্ত-চক্ষে দোষের বিষয় । এজন্ত গ্রন্থলি পরিহার করার ব্যবস্থা নিরুত্ত-পুরুষগণের কর্তৃ গীত হয় । বৈষ্ণবপ্রবর মহু এবং শ্রীমন্তাগবত নিরপেক্ষভাবে উভয় সম্প্রদায়ের মধ্যে রুচিভেদ-জনিত বিবাদের মীমাংসা লিখিয়াছেন । এই প্রবৃত্তি পরিত্যাগ করিলেই যে শুভফল পাওয়া যাইবে, এক্ষণ বিশ্বাস নিরুত্ত সরল বিশ্বাসিগণেরই শোভা পায় । আবার প্রবৃত্তি-দ্বারা অভিলাষের উদ্দগু-ভূত্য করাইলেই যে বাসনা র হস্ত হইতে পরিত্রাণ পাওয়া যায়, এক্ষণ নয় । অভিলাষের সম্ববহার করিতে গিয়া কতকগুলি ব্যক্তি স্বীয় রুচিক্রমে নিরুত্তিকেই পরম উচ্চ করিয়া পরম-জড়ীভূত হইলেন । কেহ বা প্রবৃত্তি-তরঙ্গে ভূবন-সকলে বিলুপ্তি হইতে লাগিলেন । প্রবৃত্তি ও নিরুত্তি-ঘাত-প্রতিঘাতে দোহুল্যমান হইয়া পরম্পর বিবাদ-সমুদ্রের উত্তাল-তরঙ্গ-মালায় পাপ-পুণ্যের স্ফটি করিয়া কি প্রকারের প্রীতি পাইলেন, তাহারাই জানেন ।

প্রবৃত্ত-পুরুষ কিছুকাল কল্পিত-বিশ্বাসাহুসারে কর্ম-তরঙ্গে ভাসমান হইয়া তাহার প্রবৃত্তিকে প্রতিহত দেখিয়া নিরুত্তিকে প্রবৃত্তির পরিণাম বলিয়া স্থির করিয়াছেন । স্বার্থ ও পরার্থ নামক প্রবৃত্তিগত ভেদব্যয় তাহার নয়ন-পথে আসিল । তিনি পরার্থ-সাধনে স্বার্থেপার্জনকে স্বার্থ-সাধনে স্বার্থেপার্জন অপেক্ষা কিঞ্চিৎ উর্দ্ধে স্থান দিলেন । এক্ষণে তাহার আনন্দে স্বার্থ ও পরার্থ-ভেদ বিশেষ প্রাধান্ত লাভ করিল । শরীর রক্ষা করিতে হইলে গ্রহণ, বিসর্জন প্রভৃতি ক্রিয়া-সমূহে কর্তব্যাকর্তব্যতা নির্দ্ধারণে যত্ন প্রকাশ করিলেন । তাহার ফলে তিনি দেখিলেন যে, তাহার বিষয়-গ্রহণ-তালিকার মধ্যেও দুই শ্রেণীর দ্রব্য-অভিনিবেশ আছে । এক শ্রেণীর দ্রব্য তাহার প্রীতির কারণ হইলেও অপরের অপ্রীতির কারণ হয় । অপরের প্রীতির দ্বারা তাহার অপ্রীতি বর্দ্ধিত

হয় দেখিয়া উভয়ের সহিত প্রীতি-স্মৃতে আবদ্ধ হইলেন। এক্ষণে এই প্রীতি-স্মৃতি বিচ্ছিন্ন না হইবার উপায়-স্বরূপ পুণ্য ও পাপ ভেদ করতঃ পুণ্যারাধনে নিযুক্ত হইলেন। এখন হইতে তিনি আর প্রবৃত্তির নামে যে-কোন উপায়ে ব্যবায় বৃক্ষি করেন না, মত্তার উৎপাদনকারী মন্দসেবা ও শরীর-বশ-বিধানকারী আমিষ-সেবন-দ্বারা যথেচ্ছাচার-অভিলাষের সেবা করিতে প্রস্তুত নহেন। যে-কোন উপায়ে বিষয়-গ্রহণের মুর্তি-স্বরূপ ধন-সংগ্রহ তাঁহার নিকট অকিঞ্চিতকর। পুণ্য-কর্ষের জন্য ধন-সংগ্রহের পিপাসা প্রবল থাকে বলিয়া তিনি অর্থ-সংগ্রহে চেষ্টা করেন বটে, কিন্তু মুখ্যতঃ সেই চেষ্টাকে পাপ-পথে প্রধাবিত করিয়া কাহারও ক্ষতি করেন না ; বিষ্ণা-সংগ্রহ-পিপাসা প্রবল থাকে বলিয়া তিনি বিষ্ণার সংগ্রহে চেষ্টা করেন বটে, কিন্তু সেই উদ্দমকে পাপ-পথে চালাইয়া কাহারও উপর আধিপত্য করেন না। স্বাদু-ভোজনে প্রবল চেষ্টা থাকিলেও তিনি দুর্বল প্রাণী বধ করিয়া আত্ম-শরীর পুষ্ট করেন না। ভোগের বিষয় তৎকালে অনেক থর্ব হইয়া পড়ে। নিবৃত্ত-জীবনের সম্পত্তি-সমূহ অলক্ষিতভাবে তাঁহার হৃদেশ অধিকার করে। জগতের সকলের স্বর্থেদয় হটক, একপ বিশ্বজনীন উদার ভাব আসিয়া তাঁহার পুণ্যাগ্রহ বৃক্ষি করে। তিনি নিবৃত্ত-পুরুষকে আদীর করিতে থাকেন। নিবৃত্ত-চিহ্ন তাঁহার নিকট ক্রমে ভাল বলিয়া বোধ হয়। অভিলাষের হস্ত হইতে মুক্তিলাভের একমাত্র উপায় ‘নিবৃত্তি’ বলিয়াই স্থির করেন। কিন্তু একপ সরল জড়ীয় বিশ্বাস অভিলাষের মুর্তিভেদ ব্যতীত আর অধিক দেখাইতে সমর্থ নয়।

জগতে সরল জড়ীয় বিশ্বাসজাত ধর্ম-সমূহের অত্যচ্চ চিন্তা ইহাতেই আবদ্ধ। পারমার্থিকের কিন্তু একপ সরল বিশ্বাস নহে। তিনি জড়ীয় সরল-বিশ্বাসিগণকে তাঁহার পরিচয় দিবার জন্য ব্যস্ত নহেন।

যে-সকল জড়বুদ্ধি সরল-বিশ্বাসী ব্যক্তি তাহার অন্তাভিলাষিতা-শূণ্যত্বের স্বরূপ কৃষ্ণভক্তির কথা শুনেন, তাহারাই তাহাকে নিতান্ত বুদ্ধিহীন বলিয়া মনে করেন। পরম-কারুণিক পরমেশ্বর ইহা দ্বারা দুইটি কৌশল রক্ষা করেন। প্রথমতঃ অনধিকারী ব্যক্তি স্বীয় অযোগ্যতা-বশতঃ কৃষ্ণ ও কৃষ্ণদাস চিনিয়া লইতে অক্ষম এবং সেই অযোগ্যতা-ক্রপ সাধন কখনই কৃষ্ণ ও কৃষ্ণদাসের কৃপা-সংগ্রহে সক্ষম নহে।

ভক্তবেষধারী জড়ীয় সরল-বিশ্বাসীর অশান্ত হৃদয় কৃষ্ণদাস্ত্রের অভিমানে কপটতাক্রমে প্রাকৃত-প্রতিষ্ঠা-বৃদ্ধির জন্য অন্তরে লালায়িত। কিন্তু প্রাকৃত-প্রতিষ্ঠা বিনষ্ট হইলে তাহার বিশুদ্ধ কৃষ্ণভক্তি জাগরুক হয়। তজ্জন্ম প্রাকৃত-জগতে প্রতি-ব্যক্তির হস্তে তাহার নিগ্রহ-বিধানের ব্যবস্থা। বস্তুতঃ অন্তাভিলাষিতা-শূণ্য কৃষ্ণদাসের নিগ্রহ-বিধান প্রাকৃত-জীবের দূরের কথা, সরল বিশ্বাসীর কল্পিত ফলদাতারও করায়ত্ত নহে। “আশ্রিষ্যং বা পাদরতাং”—শ্লোকের ভাব হইতেই তাহা অভিব্যক্ত হয়।

দ্বিতীয়তঃ বিশুদ্ধ কৃষ্ণদাসের পরিচয় অন্তাভিলাষিতা-শূণ্য কৃষ্ণদাসই জানেন। অন্তাভিলাষিতা থাকিলে অপ্রাকৃত পারমার্থিক কপট-অভিলাষীকে নিজ-স্বরূপ দেখান না।

এজন্যই অন্তাভিলাষিতাশূণ্য-ভক্ত প্রাকৃত চিন্তাতৌত কৃষ্ণ ব্যতীত অপর যাবতীয় পুণ্য-বিগ্রহকে, অব্যক্ত-প্রকৃতিকে বা জ্ঞেয় ব্রহ্ম-সাধুজ্যকে নরক অপেক্ষা কোন অংশে অপ্রাকৃতিক-বিচারে শ্রেষ্ঠ দেখেন না। তিনি কৃষ্ণবুদ্ধি সরল-ব্যক্তিকে প্রবল কৃপার পাত্র জানেন ও স্বয়ং সরল অযোগ্য ব্যক্তির নিকট প্রতিকূলানুশীলনের বিগ্রহক্রপে প্রতিভাত হন।

(‘নিবেদন’ ১০ম খণ্ড ১২৬ সংখ্যা ; ২৬শে অগ্রহায়ণ, ১৩০৭ সন ; ১১ই ডিসেম্বর, ১৯০০ খ্রিষ্টাব্দ) —

## উচ্ছলিত ভাব

‘পল্লীবাসী’ ও ‘বিষ্ণুপ্রিয়া’ পত্রিকায় নদীয়া-নাগরীভাবের উচ্ছুস—বিকুন্দ-সিদ্ধান্ত ও রসাভাস—শ্রীচৈতন্য পূর্ণতম-বিপ্রলভস-বিশ্রাহ—জড়ীয় বিপ্রলভ ও অপ্রাকৃত-বিপ্রলভ—নবগোরাঙ্গবাদি-দলের অন্তর্ভুক্ত সথীভেকী-সম্প্রদায়ের ক্রিয়া।

শ্রীযুক্ত \*\*\* ‘পল্লীবাসী’ ও ‘বিষ্ণুপ্রিয়া’ প্রভৃতি সংবাদ-পত্রে আছকাল নদীয়া-নাগরীভাবের উচ্ছুস লিখিতেছেন। ‘বিষ্ণুপ্রিয়া’-সম্পাদক, যিনি আউল মনোহর দাসকে “ছন্নঃ কলৌ”রূপে দেখিবার মৌনাভিমতি দিয়াছেন, তিনি \*\*\*বাবুর কবিতা পাঠ করিয়া লিখিতেছেন, “এ কবিতা দেব-দুর্লভ। নয়ন-জলধারা অনিবার্য, প্রফু দেখাই দুঃসাধ্য, অশ্র-প্রবাহে চক্ষু পরিপ্লুত হইল, কাগজ আর্দ্ধ হইয়া গেল।” শ্রীহট্ট হইতে শ্রীযুক্ত \*\* দাস প্রভৃতি কএকজনও এইরূপ নদীয়ানাগরী-ভাবে উচ্ছুসিত হইয়া সমরচিবিশ্বষ্ট ব্যক্তিগণের উপকারের জন্য স্ব-স্ব অন্তর্ভাবকে বাহ-কবিতায় পরিণত করেন। এই সকল কবিতা লিখিতে গিয়া তাহারা শ্রীল লোচন-দাস ঠাকুরের পদানুসরণ করিতে সক্ষম হইয়াছেন, এরূপ মনে করেন! কিন্তু স্মরণ রাখেন না যে, “বিকুন্দ-সিদ্ধান্ত আর রসাভাস” শুনিলে বৈষ্ণব-মাত্রের হৃদয়েই তাদৃশ উল্লাস হয় না। আমরা এই শ্রেণীর কবিতা-লেখক ও পাঠকদিগকে বলি যে, যদি পারমার্থিক-বুদ্ধিতে নিত্য রসিত হইয়া, প্রাকৃত-জ্ঞানাতীত অবস্থায় নিত্য-স্থিত হইয়াছেন, এরূপ নিত্যাভিমানের প্রাবল্যে সকল অন্তর-ভাব বাহ-কবিতা-মাত্রেই উকীর্ণ হয়, তাহা হইলে ‘পল্লীবাসী’ বা ‘বিষ্ণুপ্রিয়া’র আম সংবাদ-পত্রে মুদ্রাক্ষিত করিবার আবশ্যক কি? যদি গ্রাম্য-কবিতা লিখিবার বা পড়িবার বুদ্ধিতে এরূপ কবিতা নিঃস্ত হয়, তাহা হইলে সজ্জনগণ এরূপ কবিতা পাঠ করিয়া সময়ের

অপব্যবহার করেন কেন ? ঈদৃশ ভাবুক-অভিযানী পাঠক বা লেখকগণকে  
একটি কথা স্মরণ রাখিতে বলি। আমাদের হৃদয়নাথ **শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য**  
বিপ্রলক্ষ্ম-রসের পূর্ণতম প্রকাশ। জড়-বুদ্ধিতে এই রস প্রাকৃত-  
জগতে সোপান-বিশেষ, যেহেতু ইহার পরিণামে রসান্তর সংষ্টিত হয়।  
প্রাকৃত-জগতে প্রাপ্য সন্তোগ-রস উৎপাদন করিয়া বিপ্রলক্ষ্ম  
বিরাম লাভ করে। চিত্রের নিত্যতা ও পূর্ণতা-ধর্মক্রমে জড়-ধর্মের  
পরিণামের হেয়ত্ব চিন্তামে কার্য্য করে না। **শ্রীগোরাঞ্জের** নিত্য  
বিপ্রলক্ষ্ম-রসকে জ্ঞাতসারে বা অজ্ঞান-ক্রমে প্রাকৃত করিবার  
প্রয়াসকে শ্রীচৈতন্যের ভক্তমাত্রেই বিশেষ ভয় করেন। উপন্থাসিকগণের  
শুভ পরিণাম-ময় (Commedy) উপন্থাদের জড়-ছায়া স্ফুর হইতে নামাইলে  
হৃদয়ে অপ্রাকৃত-লীলা প্রকটমান হয়। বর্তমান কালের নবগৌরাঙ্গবাদি-  
দলের অন্তর্গত বাহ-স্ত্রী-বেষী ভাবুক-দলে যে বেষ-জাত বাহ-ব্যাধির লক্ষণ  
দেখা যায়, তাহাও এই শ্রেণীর। কেবল ভেদ এই যে, এই শ্রেণীর কবিতা-  
লেখক বা পাঠকগুলির ঐ বিকৃতি বাঞ্ছিয়ী, স্ত্রীবেষি-দলে ক্রিয়াময়ী।  
প্রতু বলিয়াছেন—

অন্তর নিষ্ঠা কর বাহে লোক-ব্যবহার।

অচিরাং কৃষ্ণ তোমায় করিবেন উকার ॥

(“নিবেদন” ১২শ খণ্ড ১৬০ সংখ্যা ; ২৫শে ভাদ্র মঙ্গলবাৰ, ১৩০৮  
সন ; ১০ই সেপ্টেম্বৰ ১৯০১ খৃষ্টাব্দ )

---

## আধুনিক বাদ

সাম্প্রদায়িক সাময়িক সংবাদ-পত্র-বিশেষের সমালোচনা—জ্ঞানালোচনার নামে আত্মস্তুতি—মহাপ্রভুর “তৃণাদপি স্বনীচ” শ্লোক আত্মস্তুতির প্রতিবেধক—লেখকের নির্বিশেষ-জ্ঞানবাদের কুসংস্কার—নির্ভেদ-জ্ঞানের শৃঙ্খল হইতে মুক্তিই মৈষ়বধূর্মের প্রবেশিকা—কর্মানলে বন্ধ ও ক্লান্ত জীবের জ্ঞানানুশীলন-পিপাসা—জ্ঞান উপায় মাত্র, উপেয় নহে—ভক্তি বা প্রেম উপায় হইয়াও উপেয়—ভক্তে জ্ঞান আনুষঙ্গিক-ভাবেই সিদ্ধ—জ্ঞানী কেবল ক্ষুধার সমালোচক, ভক্ত আস্থাদক—নির্বিশেষ-জ্ঞান আত্মবিনাশক বিষ—ভক্ত জ্ঞানীর সকল বিচারে অভিজ্ঞ হইয়াও উহার অকিঞ্চিত্করতার উপলক্ষ্মি-কারী—প্রেমের একবিন্দুর নিকট জ্ঞানসিদ্ধ অতি ক্ষুদ্র—জ্ঞানবাদী সংস্কার কুসংস্কারের দাস—ভক্ত তাহার অতীত—ভক্তিসিদ্ধান্তবিদের পৃথগ্ভাবে জ্ঞানানুশীলন পিষ্ট-পেষণ-গ্রায়-মাত্র—ভক্ত বা ভক্তির বিকৃত-রূপ ভক্ত বা ভক্তি নহে—নির্বিশেষ-জ্ঞানী বা মায়া-বাদীর দুঃসঙ্গ-ত্যাগই ভক্তি-বৃক্ষির উপায়—ভক্তিই বিশুদ্ধ-জ্ঞান।

কোন এক সাম্প্রদায়িক সাময়িক পত্র পাঠ করিতে গিয়া দেখিলাম যে, সাম্প্রদায়িক সঙ্কীর্ণ-বল্লে ভ্রমণশীল জনৈক পথিক সঙ্কীর্ণ-জ্ঞানে আত্মহারা হইয়া উপাদেয়-গ্রহণে যোগ্যতা-লাভের পূর্বেই শ্রীধর্ম-সম্বন্ধে নবীন ব্যবস্থা করিতে উন্মুখ হইয়াছেন। দুঃখের বিষয়, লেখকের সমুদয় দর্শন-শাস্ত্র ও বেদান্তের আলোচনা এবং আচার্যের অনুগমন-ধর্ম একত্রিত করিয়া জ্ঞানালোচনা সঙ্গেও তাহার পরিপুষ্ট ধর্মভাবে আত্মস্তুতি আশ্রয় করিয়াছে। এইরূপ জ্ঞানালোচনা দ্বারা আত্মস্তুতি-রূপ ধর্ম পুষ্টি না করাই ভাল। লেখকের চিহ্নিত কুকৰ্ম্মকারিগণ তাহার গ্রায় ধর্ম গ্রহণ করিতে অক্ষম; যেহেতু, অনন্ত-জ্ঞানসিদ্ধ পতিতপাবন শ্রীমদ্বেৰচন্দ্রই তাহাদের আত্মস্তুতি শিক্ষা করার প্রতিপক্ষে “তৃণাদপি স্বনীচেন

তরোরপি সহিষ্ণুনা । অমানিনা মানদেন কীর্তনীয়ঃ সদা হরিঃ”—এই আজ্ঞা দিয়াছেন । ‘সজ্জনতোষণী’র পরিত্র কলেবরকে এই প্রকার প্রলিপিত ও কলুষিত কথা অবতারণা করিয়া আপ্নুত করা অনুচিত হইলেও শ্রীবৈষ্ণবের হৃদয়ে অকারণে ক্লেশ দিয়া ভাস্ত আধুনিকবাদী শুন্দভদ্রি-পথ কণ্টকিত না করেন, তজ্জন্মই কিঞ্চিৎ আলোচনা আবশ্যক । লেখকের পঙ্ক্তি কয়েকটী এখানে উন্নত হইল—

‘জ্ঞানালোচনা ব্যতীত ধর্মভাব কথনও পরিপুষ্টি লাভ করিতে সক্ষম হয় না এবং আপনাকে কুসংস্কারের আবর্জনা হইতে রক্ষা করিতে পারে না । প্রেমের প্রবল বন্ধায় যথন শাস্তিপুর ডুবু ডুবু, নদে তাসিয়া গিয়াছিল, তথন ধর্মক্ষেত্রে যে আবার জ্ঞানের কোনও আবশ্যকতা আছে, তাহা না বুঝিলেও সে-ক্ষেত্রে যাহারা নেতা ছিলেন, তাহারা আজ ফিরিয়া আসিয়া যদি দেখিতে পারিতেন জ্ঞানের অভাবে তাহাদের সেই প্রেম দুর্গতির কি চরম সীমায় উপনীত হইয়াছে, তাহা হইলে তাহারা স্বতঃই বলিতেন, জ্ঞানকে উপেক্ষা করা কি কুকুর্মই হইয়াছিল ।’

লেখক জ্ঞানমার্গীর সেবক । তাহার জ্ঞান ব্যতীত অন্য কথা ভাল লাগে না । বিশুদ্ধ প্রেমকেও জ্ঞানকঙ্কর দ্বারা মিশ্রিত না করিলে তাহার তৃপ্তি হয় না । কুচি এমনই পদ্ধার্থ যে, পরম-জ্ঞানলভ্য প্রীতিকেও জ্ঞানের সহিত সাম্য করিতে প্রয়াসযুক্ত হইতে হয় ! যাহা হউক, এস্তে অন্য কথার ও সাধারণ ভাষায় উক্ত লেখককে জ্ঞান ও ভক্তির সম্বন্ধ কিছু জ্ঞানাইয়া দেওয়া উচিত । শক্তিমান् ও শক্তি-সম্বন্ধ-জ্ঞানই ‘পর জ্ঞান’ ; এতদ্ব্যতীত অন্তর্ভুক্ত জ্ঞান ‘অপর জ্ঞান’ বলিয়া নির্দিষ্ট । অন্য কথায় ভগবত্ত্ব ও জীবত্ত্ব যথার্থভাবে অবগতিই জ্ঞান । জ্ঞানের জ্ঞাতত্ত্ব ব্যতীত আর কোন ক্রিয়া নাই । এখানেই জ্ঞানের শেষ-সীমা । জ্ঞানবাদী আর অধিক দূর যাইবার অধিকারী নহেন । যাহার অনন্ত শক্তির একটী-মাত্র বহিরঙ্গা শক্তি লইয়া জ্ঞানবাদিগণ অহঙ্কার-শৈলের পরমোচ্চ-শৃঙ্গে আরোহণ করিতেছেন, সেই অনন্ত শক্তিমান् সম্বিদ্বি-বিগ্রহের শক্তির এক

কণ লাভ করিবামাত্রই লক্ষ-জ্ঞান ও উন্মুক্ত-স্বরূপ হইয়া ব্রহ্মজ্ঞানকে খণ্ডোত্তম্যুক্ত জ্ঞান করিয়া প্রেম-কণ পাইবার জন্য জীব উন্মত্ত হন। এরূপ অবস্থায়ও যদি জ্ঞানবাদী পরব্রহ্মের সহিত আপনাকে সমজ্ঞান করিয়া। জ্ঞানের সাহায্য অবলম্বন করাইবার পরামর্শ দেন, তাহা হইলে তাহার দুর্ভাগ্য বলিতে হইবে। জ্ঞানবাদী সম্বন্ধ-জ্ঞানেই আবক্ষ। তাহার উদ্দেশ্য প্রয়োজন-সিদ্ধি নহে।

শ্রীধর্মের প্রবেশিকা পরীক্ষাই জ্ঞানের স্বদৃঢ় শৃঙ্খল হইতে মুক্ত হওয়া। মানব যে-কাল-পর্যন্ত কর্ম-গর্ভে পতিত থাকেন, তৎকাল-পর্যন্ত তাহার ভোগ-বাসনা প্রবল থাকে। যখন তিনি কর্ম-চক্রে ক্লান্ত হন, তখন কর্মের বিরামই তাহার পক্ষে উপাদেয় হইয়া পড়ে। তিনি যে উপাদানে গঠিত, তাহাতে তাহার জ্ঞানের অনুশীলনই বাড়িয়া যায়। কর্ম-আবরণ উন্মুক্ত হইলে জ্ঞানময় জীব জ্ঞানের চক্রে পড়িয়া থাকেন। জ্ঞানানুশীলন ব্যতীত দুর্দিয় কর্মচক্র হইতে মুক্তি নাই। জ্ঞানের চরম ফল—কর্মের বিনাশ। কর্ম-রাহিত জ্ঞানের গৌণ লভ্য বিষয়। জ্ঞানানুশীলন চরমে সম্বন্ধ-জ্ঞানের সহিত পরিচয় করাইয়া নিরস্ত হয়। এতদূর্ক্ষে জ্ঞানের চলৎশক্তির আর অধিক গতি নাই। জ্ঞান কিছু প্রাপ্য-বস্তু নহে। ইহার সাহায্যে অভীষ্ট লাভ হয়। জ্ঞান কেবল উপায়-মাত্র, ইহা উপেয় নহে। জ্ঞান লাভ হইয়াছে বলিয়াই যে অভীষ্ট সিদ্ধ হইয়াছে, এরূপ বলা যায় না; তবে অভীষ্ট-সিদ্ধির পথ নির্দিষ্ট হইয়াছে মাত্র। জীবের স্বরূপ জ্ঞানময়, এজন্য জ্ঞান একটি মুখ্য পদার্থ বলিয়া পরিচিত; কিন্তু জ্ঞান মুখ্য পদার্থ হইলেও উদ্দিষ্ট প্রাপ্য পদার্থ নহে, উদ্দেশ জ্ঞান নহে, ইহা অপর বস্তু; ইহাই ভক্তি বা প্রেম। ভক্তি বা প্রেম উপায় হইয়াও তাহাই উপেয়। উপায়-জ্ঞানের সাহায্যে উপেয়-বস্তু লাভ হইলে জ্ঞানী জীব কখনই আর জ্ঞান

আলোচনা করিবেন না ; তাহার জ্ঞানালোচনার প্রয়োজন নাই। আমার লক্ষ মুদ্রা আছে বলিলেই ছই কড়া, চারি কড়া আছে,—একপ পৃথক করিয়া বলিবার আবশ্যক নাই, তবে জ্ঞানবাদীর সম্পত্তি সর্বশুল্ক এক কড়া ; তিনি উহার অধিক গণনা করিতে শিখেন নাই। স্বতরাং লক্ষপতির সম্পত্তির পরিমাণ করিতে সক্ষম না হইয়া অপগঙ্গ শিশুর গ্রাম মধ্যে মধ্যে কুবাক্য বলিয়া ফেলেন। জ্ঞানানুশীলন পরিপক্ষ হইলে অভিজ্ঞতা লাভ হয়। জ্ঞানীর অভিজ্ঞতা-লাভই প্রেমানুশীলন।

শিশু জ্ঞানবাদী নিজ জ্ঞান-কাচকেই অধিক মূল্যবান জ্ঞান করতঃ প্রেম-চিন্তামণিকেও সমজ্ঞান করিতে কুষ্টিত নহেন। অভিজ্ঞ ভক্তগণ জানিয়াছেন যে, ক্ষুধাবশ-যোগ্য মানবের স্বাধার্য ভোজন-ব্রাহ্মাই ক্ষুন্নিবারণ করা কর্তব্য। এই ক্ষুন্নিবারণ-ব্যাপারে যদি অনধিকারী জ্ঞানবাদী আসিয়া বলেন যে, ক্ষুধাটা কি, কেবল তাহার আলোচনা করাই কর্তব্য, আস্থাদন না করিয়া কেবল আলোচনা করিলেই কার্য সম্পন্ন হইবে, তবে তাহা জ্ঞানের নামে অজ্ঞানতা ব্যতীত আর কি ? যে-কাল-পর্যন্ত আলোচনা ভোজন-প্রবৃত্তি হইতে নূন থাকে, সেইকাল পর্যন্তই ব্রহ্ম-জ্ঞান, সম্বন্ধ-জ্ঞান প্রভৃতি কথায় সময়-ক্ষেপ ভাল লাগে। জ্ঞানানুশীলন বা আলোচনাই যদি কেবল ধর্ম হয় এবং আলোচনায়ই যদি তাহাদের অভীষ্ট সিদ্ধ হয়, তাহা হইলে জ্ঞানবাদী ও ভক্তের উদ্দেশ্য সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র। স্থপতিগণের উদ্দেশ্য—প্রাসাদ-প্রস্তরকরণ এবং রাজগ্রুন্দের উদ্দেশ্য—উহাতে অবস্থিতি। মোদকের উদ্দেশ্য—মিষ্টান-রন্ধন, ক্ষুধিতের উদ্দেশ্য—উহার আস্থাদন বা ভোজন। জ্ঞানবাদী ও ভক্তের যদি উদ্দেশ্য ভিন্ন হয়, তাহা হইলে জ্ঞান-সেবককে ভক্তের সহিত সমীকরণ-প্রয়াস ত্যাগ করিতেই অনুরোধ করি।

ভক্ত—বুভুক্ষু (অর্থাৎ কঁকেঙ্গিয়-তর্পণের আস্থাদক) ; তিনি যে-কোন

প্রকারেই হউক না কেন, তাহার অভীষ্ট-খাত্ত-সম্বন্ধে প্রয়োজনমত জ্ঞান-সংগ্রহ অবশ্যই করিয়াছেন; তিনি ভোজনকালে হরিদাস মোদক বা রামদাস মোদকের পূর্ব-পুরুষ জাতিতে নরসুন্দর ছিল, বা শ্রীগোরামের কৃপায় মোদকস্ব লাভ করিয়াছে, এই প্রবার বাগ্বিতগ্নকে ভোজনের অঙ্গ বলিয়া স্বীকার করেন না। ভোজনের পূর্বে তিনি এই আশ্বাস পাইয়াছেন যে, তাহার পূর্বে মহাজনগণ ঐ খাত্ত লাভ করিয়া অভীষ্ট-প্রীতি লাভ করিয়াছেন। তাহারা মায়াবাদ-বিষ ভক্ষণ করিয়া আত্ম-বিনাশ সাধন করেন নাই। কেবল-ব্রহ্মজ্ঞান, নির্বিশেষ-জ্ঞান, কপিলের প্রকৃতি-জ্ঞান প্রভৃতি শিশু-প্রমোদকারী বিষময় লাড়ুক তাহাদের গ্রহণীয় বিষয় নহে। আত্মজ্ঞান, আত্মাহৃতুতি, শক্তিমত্ত্ব, শক্তি প্রভৃতির সম্বন্ধ-জ্ঞান প্রেমিকের আস্বাদনীয় পদার্থের চমৎকারিতা সাধন করে। অমৃতময় ও বিষময় খাত্তের ভেদ-বিচারে তাহাদের বিলক্ষণ অভিজ্ঞতা আছে। কত ছানা ও কত মিষ্টি লাগিয়াছে এবং কি প্রকারে কাহার দ্বারা কিন্তু ভাবে খাত্ত প্রস্তুত হইল, তাহাতেও তাহাদের অভিজ্ঞতা নাই, এ কথা বলিয়া অনভিজ্ঞতা প্রকাশ করা অপগতি জ্ঞানবাদীর পক্ষেই শোভা পায়। শ্রীগোড়ীয়-সম্প্রদায়ের মধ্যে জ্ঞানবাদীর বিষময় লাড়ুর আমূল-প্রস্তুত-করণ-প্রণালী বিষয়ে ও তদাস্বাদনে যে আত্মবিনাশ লাভ হয়, তদ্বিষয়ক বিচারের উপদেশ করিতে সমর্থ অনেক ব্যক্তি আছেন। কিন্তু তাহারা অহঙ্কারে মত হইয়া জ্ঞানবাদী অপেক্ষা অধিক জ্ঞানে জ্ঞানী বলিয়া আত্মস্তুরিতা প্রকাশ করেন না। জ্ঞানবাদীর উপকারের জগ্ন আচার্যবর শ্রীমদ্বৰ্কপুর গোস্বামী তদীয় ভক্তিরসামৃতসিঙ্কু-গ্রন্থে ভক্তি-সম্বন্ধে যাহা কীর্তন করিয়াছেন, তাহা পাঠ করিয়া নতশীর্ষে গ্রহণ করাই জ্ঞানীর পক্ষে মঙ্গল। ক্ষুদ্রহন্তই জ্ঞানীর জ্ঞান-চেষ্টা, তাহাই যদি অগ্রাহ হয়, তাহা হইলে ধর্ম আর কি হইল?

ভুক্তিমুক্তিস্পৃহা বাবৎ পিশাচী হন্দি বর্ততে ।  
তাবদ্ব ভক্তিস্থান কথমভূদয়ো ভবেৎ ॥

( ভঃ বঃ সঃ ১২১৫ )

[ ভুক্তি-স্পৃহা ও মুক্তি-স্পৃহা,—এই দুইটী পিশাচী ; যে-পর্যন্ত ইহারা  
কোন ব্যক্তির হন্দয়ে বর্তমান থাকে, সে-পর্যন্ত তাহার হন্দয়ে ভক্তি-স্থথের  
অভ্যন্তর হইতে পারে না । ]

অন্তাভিলাবিতাশৃণঃ জ্ঞানকর্মাদ্যনাবৃতম্ ।  
আনুকূল্যেন কৃষ্ণানুশীলনং ভক্তিকুত্তমা ॥

( ভঃ বঃ সঃ ১১১৯ )

[ অনুকূল-ভাবে কৃষ্ণ-বিষয় অনুশীলনই উত্তম ভক্তি । তাদৃশ ভক্তিতে  
কৃষ্ণসেবা ব্যতীত অন্ত কোন অভিলাষ নাই ; তাহা নিত্য-নৈমিত্তিকাদি  
কর্ম, নির্ভেদ-ব্রহ্মানুসন্ধানপর জ্ঞান ও যোগ প্রভৃতি দ্বারা আবৃত নহে । ]

ভক্তিকে যিনি উপাদেয় বলিয়া স্বীকার করিলেন, তিনিই পরম-জ্ঞানের  
অভীষ্ট-ফল লাভ করিলেন । জ্ঞানময় জীবের যে-কোন উপায় দ্বারা  
উপেয় ভক্তি লাভ করাই উদ্দেশ্য । উপেয় নির্দিষ্ট হইলে পুনরায় উপেয়  
নির্দেশ করিতে গিয়া বিকৃত মস্তিষ্কের গ্রায় জ্ঞানমল মৃক্ষণ করা কর্তব্য  
নহে । যদি জ্ঞানের সাহায্য তখনও আবশ্যক হয়, তাহা হইলে ভক্তি উদ্যো  
হয় নাই, বলিতে হইবে । ব্রহ্মজ্ঞান সম্যক্ষ লাভ হইলে যে ভাব প্রাপ্তি  
হয়, তাহা এত ক্ষুদ্র যে, তাহাকে ‘ভক্তি’ বা ‘প্রেম-কণা’ সংজ্ঞা দেওয়া  
তাহার প্রশংসা-মাত্র । শ্রীপাদ তদীয় গ্রন্থে লিখিয়াছেন—

ব্রহ্মানন্দো ভবেদেয় চেৎ পরার্কগুরুকৃতঃ ।

নৈতি ভক্তিস্থান্তোধেঃ পরমাণুতুমামপি ॥

( ভঃ বঃ সঃ ১১১২৫ )

[ যদি ব্রহ্মানন্দ-স্থথকে দ্বিপরার্ক সংখ্যার দ্বারা ও গুণ করা যায়, তাহা

হইলেও ঐ ব্রহ্মানন্দ-স্মৃথ ভক্তি-স্মৃথ-সাগরের পরমাণু-তুল্যও হইতে  
পারে না । ]

জ্ঞান সাধন করিয়া, খান্তদ্রব্য পাক করিয়া, মুচি হইয়া, পাতুকা প্রস্তুত  
করিয়া যদি ভক্তির উপাদেয়তা সম্বন্ধে জ্ঞান না হয়, ভোজন-স্মৃথেদেশ্ব  
সিদ্ধি না হয় ও পাতুকার ব্যবহার না হয়, তাহা হইলে এই জ্ঞান সাধন  
করিয়া, খান্ত পাক করিয়া এবং চর্মকার-বৃত্তি অবলম্বন করিয়া সমস্তই বৃথা  
পরিশ্রমে পর্যবসান করাই জ্ঞানবাদীর উদ্দেশ্ব বলিতে হইবে । চর্মকার-  
বৃত্তির আমূল-বৃত্তান্ত আলোচনা করিলেই কি পাতুকাধারীর অভীষ্ঠ লাভ  
হইবে,—না পাতুকা পরিধান করিলে অভীষ্ঠ পাওয়া যাইবে ? ভক্তের  
জ্ঞানালোচনার আবশ্যক কি ? ঐ প্রকার বাল-চাপল্যের দিনে অর্থাৎ  
ভক্ত হইবার পূর্বে তিনি ত' নিজের পাণিত্য বিকাশ করিয়া তাহার  
অকর্মণ্যতা বুঝিয়াই ছাড়িয়াছেন । তবে কেন আবার তাহাকে বৎসের  
দলে প্রবেশ করিতে অনুরোধ করিতেছ ?

জ্ঞানবাদীই সংস্কার-কুসংস্কার প্রভৃতি অবস্থার দাস । লক্ষ-জ্ঞান  
হইলে স্বসংস্কার বা কুসংস্কারের হস্ত হইতে নিষ্ক্রিয়-লাভের সিদ্ধান্ত হয়,  
তখন আর পুনরায় জ্ঞানানুশীলনের প্রয়োজন হয় না । জ্ঞানবাদিগণ  
নিজের নিজের সম্প্রদায়ের সভ্যগণের মনোগত ভাবের তালিকা সংগ্রহ  
করিলে তাহারাই পরম্পর একজন অপরকে কুসংস্কারে আবক্ষ সংজ্ঞায়  
সংজ্ঞিত করিবেন । হাঙ্গলি, চার্কাক, দ্বারবিন (Darwin) প্রভৃতির  
আয় জ্ঞানবাদী আধুনিক বৈদান্তিক জ্ঞানবাদীকে কুসংস্কারাপন হেয় জ্ঞান  
করিবেন ও নানা আবর্জনা-কূপে বদ্ধ মনে করেন ।

সঙ্কীর্ণ-সাম্প্রদায়িক-উন্নতিশীল জ্ঞানবাদিন ! তোমার আবর্জনাগুলি  
জ্ঞানাতীত ভক্তের পৃত-কলেবরে নিষিক্ত করিবার কেন প্রয়াস পাও,  
জানি না । তোমার আবর্জনার পৃতি-গক্ষে দিক্ষকল আপূরিত করিবার

প্রয়াসই অজ্ঞান অনুশীলনের পরিচয়। যেহেতু তোমার জ্ঞান লাভ হয় নাই। যদি তোমার জ্ঞানানুশীলনের দ্বারা বাস্তবিক কোন উপকার হইয়া থাকে, তাহা হইলে তুমি সিদ্ধান্ত নিরূপণ করিয়া তোমারই মতে কোন এক কুসংস্কারের আবর্জনার মধ্যে পড়িয়া গিয়াছে। তোমার আবর্জনা পরিষ্কারের আর উপায় নাই। তোমার বিহুদয়-বাক্যে নিতান্ত অশ্রদ্ধা উৎপাদন করাইতেছে। সিদ্ধান্ত হইয়া গেলে আর জ্ঞানানুশীলনের আবশ্যকতা থাকে না। কাল-জ্ঞানের জন্ম ঘটিকা দেখিয়া জানিতে পারিলে,—মধ্যরাত্র হইয়াছে ; এই জ্ঞাত-বিষয় পুনরায় জানিতে যাওয়া কি বিকৃত-চিত্তের পরিচয় নহে ?

জ্ঞানের লভ্য, তদপেক্ষা উৎকৃষ্ট ও প্রয়োজনীয় বিষয়রূপে যদি ভক্তি বা প্রেম স্বীকৃত হইল, তবে আবার তাহাকে কি নিমিত্ত মলযুক্ত করিবার প্রয়াস হয় ? যাত্রা-দলের বৈষণব-সজ্জায় সজ্জিত নায়ককে 'বৈষণব' অভিধান করা কতটা জ্ঞানের কার্য্য, জ্ঞানবাদীই তাহা বলিতে পারেন। যাত্রা-দলের জ্ঞানবাদী বা ব্রহ্মবাদী সাজিয়া ঐ নামে পরিচিত হইলে যাত্রাওয়ালার অন্য সময়ের ব্যবহার বা তাহাতে জ্ঞানবাদীর বিকল্প ব্যবহার দেখিয়া জ্ঞানবাদের নিন্দা করিতে প্রয়োজন হওয়াই বা কিপ্রকার প্রয়ুক্তির পরিচয়, বুঝা যায় না। জ্ঞানবাদী সাজিয়া অজ্ঞানবাদকে জ্ঞান বলিয়া পরিচয় দিবা-মাত্রই যে অক্ষ-বিশ্বাস-বশে তাহাকে লক্ষজ্ঞান-ধৰ্মি বলিয়া গ্রহণ করিতে হইবে, এক্লপ ত' যথাৰ্থ-জ্ঞানবাদী স্বীকার করিবেন না। দুর্নীতি-পরায়ণ স্বার্থপৱ নীচচেতা ব্যক্তিগণ পরম-পবিত্র ধর্মের অন্তর্বালে বকের গ্রাম আশ্রয় গ্রহণ করিয়াছে, বলিয়াই যে তাহাদিগকে ধাৰ্মিকাগ্রগণ্য ও লক্ষজ্ঞান-মহাপুরুষ ভক্ত বলিয়া গ্রহণ করিতে হইবে, এক্লপ নহে। জ্ঞানবাদের অধীনেও যে এইপ্রকার নৌচ-হৃদয়গণ আশ্রয় লাভ করে নাই বা করিবে না, এক্লপ কে আশ্রয় দিতে পারে ? এই

শ্রেণীর লোকের জন্য মহাজনগণ অনুরূদশী জ্ঞানপ্রিয় ব্যক্তির নিকট উপহাসিত হইবার যোগ্যতা লাভ করিতে পারেন না। প্রেমধর্মে জ্ঞানকূপ মল প্রবিষ্ট হইয়াই নানা উপধর্মের স্থষ্টি করিয়াছে। ভক্তিদেবীকে আহত করিয়া, নিজ সক্ষীর্ণ জ্ঞানকে প্রবেশ করাইয়া, কপট ভক্ত সাজিয়াই ভক্তিতেও মায়াবাদ-বিষ আরোপণ করিবার প্রয়াস অনেক বারই হইয়াছে। এই নবীন জ্ঞানবাদীর চেষ্টা নৃতন নহে। ভক্তিকে জ্ঞানাধীন করিতে গিয়াই নিজ-অপরিণাম-দর্শিতার প্রতি লক্ষ্য কর হইয়াছে; তাহাতেই বাউল, কর্ত্তা-ভজা প্রভৃতি ভক্তিবিরুদ্ধ অপধর্ম-সকলও পরিত্র-ধর্মের অন্তর্গত বলিয়া অর্কাচীনগণের নিকট প্রতিভাত হইতেছে। বাউল, কর্ত্তা-ভজা প্রভৃতি নাম ত্যাগ করিয়াও আজকাল কতকগুলি ঐ প্রকার জ্ঞানি-ভক্ত-সম্প্রদায় মায়াবাদমূলে ভক্তি প্রচার করিয়া মুর্খদিগকে হিতাহিত-বোধ-রহিত করিতেছে। এই প্রকার সম্প্রদায়েরও আজকাল বড়ই প্রতিপত্তি দেখা যায়।

যাত্রার দলের বৈষ্ণব বা জ্ঞানীর স্বগত চরিত্র হইতেই তত্ত্বধর্মের আচার্য্যগণের অনুরূদশিতার আরোপ স্বার্থসিদ্ধির জন্যই স্বার্থপরের মুখে শোভা পায়। জ্ঞানকক্ষ ভক্তি-ক্ষীর-নবনীতের মধ্যে নাই বলিয়াই যে উহা পচিয়া যাইবে, এই ভয়ে কেবল জ্ঞানকক্ষ আস্থাদন করিতে হইবে,—একাপ নহে। বিশুদ্ধ ক্ষীর প্রস্তুত করিয়া তাহাই সেবন করা কর্তব্য। জ্ঞান-কক্ষের মিশ্রিত করিলেই ক্ষীর বা নবনীত নিশ্চয়ই বিকৃত হইবে। নবীন প্রস্তাবকের কুমত সমর্থন করিয়া সনাতন-জৈবধর্ম পরিবর্তন করিতে গেলে বাউলিয়া, কর্ত্তা-ভজা, নবগোরা, থিয়সফি, নবযুগীয় ব্রাহ্ম, তাত্ত্বিক, বৈদিক-নামধারী সুবিধাবাদি-সম্প্রদায়-সমূহ স্থষ্টি হইবে। ভক্তি জগতে লোপ পাইবে। জ্ঞানবাদিগণ যতই কেন পোষাক পরিয়া ভক্তের নিকট মনোগত ভাব অব্যক্ত

রাখিবার চেষ্টা করুন না, তাহার হৃদয়ে মায়াবাদ-বীজ ভক্তির মূলে  
কৃষ্ণার্থাত করিবেই করিবে। এই জগ্নই কলিপাবন অকৃত্রিম দয়াধার  
শ্রীশ্রীগোরচন্দ্র মায়াবাদীর সঙ্গ-ত্যাগই ভক্তি-বৃক্ষির একমাত্র উপায় বলিয়া  
নির্ণয় করিয়াছেন। এই জ্ঞানি-দলে কোথাও মায়াবাদ সুপ্ত অবস্থায়,  
কোথাও বা মৃত্তিমান হলাহলরূপে বিরাজিত। অভক্ত মায়াবাদিগণ  
বিভিন্ন স্তরে স্থাপিত হইলেও ব্রহ্মবিরোধী, ইহাতে আর সন্দেহ নাই।  
পবিত্র ভাস্তুর-স্বরূপ প্রেমকে সামান্য ব্রহ্মজ্ঞানরূপ খন্দোত-ময়ুথে অধিক  
আলোকিত করিবার প্রয়াসই কুকৰ্ম্ম। এই কুকৰ্ম্মটা অপরিণামদর্শী  
জ্ঞানবাদীর দ্বারাই সংঘটিত হইয়াছে। তাহাদের সম্প্রদায়ের লোকের  
অনুগ্রহ কর হইলেই সাধারণে ভক্তির বিশুद্ধতা অধিক উপলব্ধি করিবে।  
জ্ঞানকে বাঢ়াইয়া ভক্ত হইতে গেলেই এই প্রকার কলঙ্ক অবশ্যন্তাবী।

কাকতালীয়-গ্রাম-যোগে যেকৃপ কাকেরই কার্যকারিতা আরোপ করা  
হয়, জ্ঞানবাদীর হেতু-নির্ণয়-প্রস্তাবও সেইরূপ। ভক্তির সহ জ্ঞানের মিশ্রণে  
নির্মল-ভক্তি সমল হইল, দোষ-ক্ষালনের জগ্ন উপায় হইল—‘জ্ঞান অধিক  
পরিমাণে ভক্তির সহিত মিশ্রিত করিলে তাহাতে ঐ দোষ থাকিবে না’!  
এসিড দ্বারা কোন অন্ধ দন্ত হইয়া বিকৃত হইল; তাহার চিকিৎসার  
ব্যবস্থা হইল যে, সর্বাঙ্গ এসিড দ্বারা পূর্বে বিকৃত হইলে আর এ দোষ  
সম্ভব হইত না! জ্ঞানবাদিন! যে দুর্গতি তুমি দেখিতেছ, তাহা জ্ঞান-  
কঙ্কর-বহিত নির্মল ভক্তির জগ্ন নহে, তাহা ভক্তির অভাব-জগ্ন। ভগবানে  
ভক্তি থাকিলে অথবা ভক্তির প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি হইলে কখনই  
তোমার ভক্ত-সংজ্ঞিত অভক্তগণের মধ্যে এইরূপ বিকৃতি হইত না।  
ভক্তির অভাব সৃষ্টি করিবার প্রধান উপকরণই অজ্ঞান, যাহাকে তোমরা  
'জ্ঞান' আখ্যা দাও। উপযোগিতা হইলেই জ্ঞান-লাভের সঙ্গে-সঙ্গে তোমার  
অজ্ঞান তিরোহিত হইবে। যে-কাল-পর্যান্ত জ্ঞানের অনুশীলন করিতেছ,

উহাই অজ্ঞান ; যেহেতু, বিশুদ্ধ জ্ঞান বা ভক্তি লাভ হইলে আর তুমি যে উপায় অবলম্বন করিয়াছিলে, তাহাকে 'জ্ঞান' বলিতে পার না । জ্ঞানাহুশীলন রহিত না হইলে ভক্তি বা প্রেম উৎপন্ন হইতে পারে না । 'জ্ঞান' বলিয়া যে ভক্তি-বিনাশক বস্ত্র ভক্তির সহ সম্মেলনের আয়োজন করিতেছ, উহার সাহায্য গ্রহণ করিলেই উপধর্ম বা অভক্তি-ধর্ম উৎপন্ন হইবে । কে কুকৰ্ম্ম করিল, তোমার যন্ত্র দ্বারাই বুঝিয়া লও ।

( সঃ তোঃ ১১।১ ; বৈশাখ, ১৩০৬ বঙ্গাব্দ ; এপ্রিল, ১৮৯৯ খৃষ্টাব্দ )

---

## প্রাক্তপ্রাক্ত জ্ঞান

সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুরের 'ভারতবর্ষীয় ধর্মবিকার'-বক্তৃতার সমালোচনা—অমর ও লুতাকীট—রঞ্জনমোহিন্দ্রিত জড়-জ্ঞান ও রঞ্জনমো-বর্জিত সম্বিধ—বৈক্ষণ জড় ও জড়-নির্বিশেষ-জ্ঞান পরিত্যাগ-পূর্বক সম্বিধের পূজা করেন বলিয়া অভিভাবকশুন্ত নহেন—স্তুতি-বৃত্তি কি ?—মায়িক ভক্তি ও মায়িক প্রেম তথা পুরা ভক্তি ও শুন্দ্রপ্রেম—বৈক্ষণের শুন্দ্রপ্রেমে উচ্ছ্বস্তা নাই—ধর্ম কি ? নারী-পূজা ও তান্ত্রিক-ব্যতিচার শুন্দ্রবৈক্ষণতায় নাই—পূর্ণচন্দ্র আধ্যক্ষিকতার নিকট গুপ্ত, তাহা একমাত্র আচার্য-কৃপায় লোকের নিকট প্রকাশিত ।

সম্প্রতি শ্রীযুক্ত সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর আল্বার্ট-হলে “ভারতবর্ষীয় ধর্মবিকার” শীর্ষক একটী সুন্দর বক্তৃতা করিয়াছেন । তাহা গত বৈশাখের ‘তত্ত্ববোধিনী’ পত্রিকায় মুদ্রিত হওয়ায় আমাদের হস্তগত হইয়াছে । তাহা পাঠে আমরা যেন্নপ ভাবে উপনীত হইয়াছি । অন্ত লেখক বা পাঠকবর্গকে তাহা জানাইতে ইচ্ছা করি ।

ফুলে মধু জন্মে, অমর তাহা প্রকাশ করে; আবার বিষ ও জন্মে লুতাকীট তাহা প্রকাশ করিয়া দেয় । হয় ত' সংসারে বিষের সংমিশ্রণ ভিন্ন কেবল মধুর স্থান নাই । লুতাকীটেরও জন-সমাজে একটী স্থান আছে, নচেৎ কেবল মধুর উদ্ধার হয় না ।

অবশ্য লুতাকীটের অপেক্ষা সংসারে অমরের আদর অধিক; কারণ, সাধারণে অমরের নিকটেই মধু প্রাপ্ত হয়; কিন্তু অমরের নিকট লুতাকীটের অনাদর নাই । কারণ, লুতাকীটের সাহায্যে অমরকে মধু-সংগ্রহে অধিক আয়াস স্বীকার করিতে হয় না ।

অতএব লুতাকীট ভ্রমরের শক্ত নহে। না হইলেও মধ্যে মধ্যে উহাদের বিবাদ ঘটে। কারণ, মধুরূপ মাদকে ভ্রমরের সময়ে সময়ে যে উন্মত্তা হয়, তাহা ভ্রমর না বুঝিতে পারে; কিন্তু লুতাকীট বুঝে,— বুঝে বলিয়াই সে মধু-আহরণে ভ্রমরকে বাধা দেয়। কিন্তু লুতাকীটের সে অপেক্ষা নহে। কারণ, বিষ তোগের নহে,—ত্যাগের। সাবধানে বিষ ত্যাগ করাই লুতাকীটের কার্য। এজন্ত লুতাকীটের বুদ্ধি উন্মত্ত-ভাবাপন্ন হয় না।

বস্ত্রমাত্রেই মিষ্টার অংশ আছে। তবে কম আর বেশী। অন্নেও মিষ্টা আছে। যেখানে সেই মিষ্টার সারাংশ সহজে আকৃষ্ট হয়, ভ্রমর সেই স্থানেই গমনাগমন করে। মিষ্টারও ইতর-বিশেষ আছে, জাগতিক বস্ত্রমাত্রেই জড়রসে ভাবিত। তবে যেখানে যে রসের প্রাধান্ত, তদন্তসারেই নামকরণ হয়। এই হিসাবে মিষ্টারও ভেদ নির্দেশ হয়।

থায় ত' সকলেই; কিন্তু এই মিষ্টার স্থৰ্ম্ম ভেদ নির্দেশ করিবার লোক কয়জন মিলে? অনেক সময় শুভ্রবর্ণ সর্করাকে অনেকে মিশ্রি বলিয়া থাকেন। ধনবানের গৃহে মিশ্রির সরবত পান না করিতে পাইয়া বা দ্বারের বহিঃপ্রাঙ্গণ হইতে ঐ স্থান শর্করা-বর্জিত শুনিয়া ধনবানের গৃহ মিষ্টা-বর্জিত,—এইরূপ সিদ্ধান্ত করিয়া তৎসম্বন্ধে কেহ কেহ বক্তৃতা ও করেন। এ বক্তৃতা নিজেকেই আত্মবঞ্চক করিয়া তুলে। শর্করা এবং মিশ্রি এক বস্তু হইলেও একটি মলিনাংশযুক্ত এবং অপরটি মলিনাংশ-বর্জিত, অর্থাৎ জ্ঞান এবং সম্বিধ এক-বস্তু হইলেও, যাহা রজস্তম-মিশ্রিত, তাহাই জড়-জ্ঞান এবং যাহা রজস্তম-বর্জিত, তাহাই সম্বিধ। অতএব বৈষ্ণব জ্ঞানকে দূরে রাখিয়া সম্বিধকে পূজা করেন বলিয়া তাঁহাকে “অভিভাবক-শূন্ত” রূপে নির্দেশ করা উচিত নহে।

যাহা দ্বারা জ্ঞাতার জ্ঞেয় বস্তুর উপলব্ধি, তাহাই জ্ঞান বা সম্বিধ।

সেই জ্ঞেয় চিঃ এবং অচিঃ। অতএব জ্ঞান চিদ্বস্তুকে উপলক্ষ্য করাইতে পারে না। কারণ, জ্ঞান রজন্ম অতিক্রম করিতে না পারিলে তাহার পক্ষে চিজ্জগতের উপলক্ষ্য অসম্ভব। সেই জ্ঞান যে-নামেই অভিহিত হউক না কেন, তাহা জড়-সীমা অতিক্রম করিতে পারে নাই। “তুমি ব্রহ্মই বল, আর কুণ্ডলই বল, একই কথা। মায়াবাদীর মত জগৎকে অলীক বল, সেও একই কথা।” কারণ, তোমার সবই মৌখিকতা, কাজে যে তুমি, সেই তুমি। আত্ম-প্রত্যয় তাহাতে হইবে না। জড়-সীমার অতীত না হইলে জড়তন্ত্র নির্ণীত হইবার নহে।

ঈশ্বর—বিভু; জীব—অণু। অগুস্তুকপ লৌহময় জীবে অয়স্কান্তুকপ বিভুর যে আকর্ষণ, তাহাই ভক্তি। সে কর্ষণ জীবের নিত্য-সহচর হইলেও জীব জড়গুণে অস্মিন্দার বিরূপে কর্দিম-লেপিত লৌহের গ্রায় অয়স্কান্তের আকর্ষণ হইতে বিচ্যুত। জীব ভক্তির কর্ষণে জীবগত মায়িক সত্ত্ব-রজন্মগুণ বিচ্ছিন্ন করিয়া পরসত্ত্বে নীত হয়। তখন সত্ত্ব-মার্জিত লৌহের গ্রায় আপাত জ্ঞান ও মায়িক আনন্দের আবরণ-মুক্ত সম্বিধ ও হ্লাদিনী সন্ধান প্রাপ্ত হয়।

বিভু স্ব-শক্তিতে অধিষ্ঠিত। সেই স্বরূপ-শক্তির তিনি বৃত্তি। সন্ধিনী বৃত্তিতে তিনি সৎ-স্বরূপ, সম্বিধে তিনি চিঃ-স্বরূপ, হ্লাদিনীতে তিনি আনন্দ-স্বরূপ। তাহার লীলাময় ভাবে হ্লাদিনী বৃত্তিই প্রধান। সন্ধিনীর শুন্দশক্তির বিলাসরূপ প্রেমবৃত্তিতে সম্বিধ অপেক্ষা আনন্দেরই প্রাচুর্য-ভাব হইলেও সম্বিধ ‘শূন্ত’ নহে। মায়িক প্রকৃতিও সর্বকালেই ত্রিণুণ্ড। অতএব কর্ষণ-রূপ প্রেম যখন তিনি বৃত্তিতেই সংঘটিত, তখন কখনও সম্বিধ ‘শূন্ত’ হইতে পারে না।

সেই ভক্তিই প্রেম-স্বরূপ। তবে যে তাহার গাঢ়-অবস্থাকে প্রেম-রূপে নির্দেশ করা হয়, তাহার কারণ, পৌর্ণমাসীর গ্রায় ভক্তি নিত্য-পূর্ণ-

প্রেমস্বরূপ হইলেও তাহার কলা-নির্দেশে ভক্তি, তাৰ ইত্যাদি শব্দে  
অভিহিত কৰা হয়। প্রেম নিত্য-আবৰণশূন্তস্বরূপ; যখন শুন্দ-সন্ত-রজস্তম  
আবৰণে আবৃত হয়, তখন ত্রি আকর্ষণ বিপরীতমুখী হইয়া চিদ্বিলাস  
সচিদানন্দ-বিগ্রহ ত্যাগ কৰিয়া মায়িক বিলাসে ক্রিয়া কৰিতে থাকে,  
তাহাই মায়িক কামরূপে নির্দিষ্ট। এই কামেরই বিলাস-কলা-বিশেষ  
মায়িক-ভক্তি। বৈষ্ণব প্রেমের বা ভক্তির আদর কৰেন বটে; কিন্তু  
যাহা এই মায়িক কামগত, তাহা বৈষ্ণবে সম্পূর্ণ বর্জিত। কারণ, তাহা  
পৰা ভক্তি নহে। পৰা ভক্তি বৈষ্ণবের পূজনীয়। অর্থাৎ বৈষ্ণব যেমন  
রজস্তম-আচ্ছন্ন সম্বিধানপ আপাত-জ্ঞানকে বর্জন কৰেন, তেমনি ত্রি  
মায়িক ভক্তিকেও বর্জন কৰেন। অতএব লেখকের বুৰু উচিত, বৈষ্ণব  
যেৱৰূপ মায়িক জ্ঞানকে বর্জন কৰেন, তদনুরূপ মায়িক-প্রেমকেও (?)  
বর্জন কৰেন। যিনি অস্তমুৰ্থী সম্বিধানপ জ্ঞানকে মাথায় কৰেন, তিনি  
তদনুসঙ্গী প্রেমকেও মাথায় কৰেন। ফল কথা, বৈষ্ণবের শুন্দসন্তগত  
সম্বিধ ও প্রেমই পূজনীয়, মায়িক জ্ঞান বা প্রেম বর্জনীয়।

এখন দেখা যাউক, জ্ঞানৰারা কল্পিত বা কৰণীয় প্রেম বৈষ্ণবের  
পূজনীয় হইতে পারে কি না? যদি না হয়, তবে সে প্রেমে যে উন্মত্ততা,  
তাহা জ্ঞান দ্বারাই হউক, বা জ্ঞানাভাবেই হউক, বৈষ্ণবের সহিত তাহার  
কি সম্বন্ধ? যদি সম্বন্ধই না থাকে, তবে বৈষ্ণবের নামে সে কল্প  
বিদ্বন্দ্ব-ব্যক্তি দ্বারা আরোপিত না হওয়াই বাঞ্ছনীয়।

লিঙ্গ-শরীর দ্বারা অনুভূত আৱ বা পরমার্থ-বিষয়ক জ্ঞানকে  
'আধ্যাত্মিক জ্ঞান' বলা যায়। এই লিঙ্গ-শরীরই প্রাকৃত বলিয়া ত্রি জ্ঞান  
মায়িক জ্ঞান, তাহা শুন্দ সম্বিধ নহে। সেই জ্ঞানগত বৃত্তি প্রেম নহে,  
তাহা কাম। সেইরূপ কোন কাম-বিতৰণ বৈষ্ণবের ভজনে নাই।  
লেখক সেই জাতীয় কাম-স্বরূপ প্রেমনামধৃক বৃত্তিৰ যথেচ্ছাচারিতা দেখিয়া,

প্রেমে উন্মত্তা ও উচ্ছৃঙ্খলার উল্লেখ করিয়াছেন। লেখকের জানিয়া রাখা হউক, সেই বৃত্তি বৈষ্ণবের নহে। বৈষ্ণবের প্রেম উচ্ছৃঙ্খল হইবার নহে। কারণ, জড়ীয় ভাব লইয়াই উচ্ছৃঙ্খলতা। বৈষ্ণব-ধর্ম জড়াতীত। তবে বৈষ্ণব-বেষধারী অনেক উপশাখার ( যথা—কর্ত্তাভজা, সহজিয়া, বাটুল ইত্যাদির ) জড়-সঙ্গে যে সাধন-প্রণালী, তাহাতে জড়ীয় কামেরই তাঙ্গৰ থাকায় তাহা যে উচ্ছৃঙ্খল হইবে, তাহাতে বিচিত্রতা কি? তাই-বলিয়া একের বোকা অপরের ঘাড়ে দেওয়া প্রাসঙ্গিক নহে। বৈষ্ণব না চিনিয়া বৈষ্ণবের সম্বন্ধে বিচার অপরাধ। শ্রীচৈতন্যচরিতামৃতোক্ত কয়েকটী শুণ বৈষ্ণবের থাকা আবশ্যক। যাহাতে ঐ সকল শুণ বর্তমান, তাহার প্রেম-ধর্ম কি উচ্ছৃঙ্খল? বৈষ্ণবধর্ম কখনও অবসাদ প্রাপ্ত হইতে পারে না। লেখক ঐ জাতীয় উচ্ছৃঙ্খল-ধর্মকে বা বহিশুর্খ কামসেবী উপশাখাগত সম্প্রদায়কে 'বৈষ্ণব-সম্প্রদায়' মনে করিয়া একুপ ভাবে পতিত হইয়াছেন। তাহার জানা উচিত, ধানের 'আগড়া' বাদে যাহা, তাহাই তঙ্গুল। সেইকুপ শুন্দি-বৈষ্ণবের স্থারীতিই আছে। তবে তাহা সাধারণে উপলব্ধি করিতে পারে না।

যাহা দ্বারা বস্তি নির্দিষ্ট হয়, তাহাই ধর্ম। যে ধর্মে ভগবান् বিশু আরাধিত, যে আরাধনা বা সেবা-বৃত্তি অগুস্তকৃপ জীবের নিত্যসহচর, তাহাই বৈষ্ণব-ধর্ম। যাহাতে অবিদ্যার যাবতীয় আবরণ সম্পূর্ণ উন্মুক্ত পরিলক্ষিত হয়, তিনিই বৈষ্ণব।

বক্তারই কথামূসারে ভারতবর্ষীয় ধর্ম বিকাশশীল। অতএব বৈদিক-কাল যাহার মুকুল, পৌরাণিক-কাল তাহার ফল-স্ফুরণ। মুকুলে যাহা অয্যক্ত, ফলে তাহা ব্যক্ত। মুকুলে ব্রহ্ম নিরাকার, নিষ্ক্রিয়, নির্বিকার; ফলে সচ্চিদানন্দ-বিগ্রহ। সক্রিয়-মায়ায় নিষ্ক্রিয় 'নির্বিকার' হইলেও সবিলাস; ইহাতে এত আক্ষেপ কেন? চক্র থাকে, উপতোগ কর। না

থাকে, চক্ষুর জলে প্রার্থনা কর। চক্ষু না পাইয়াই চক্ষুবানের মত কথা কেন? আত্ম-বঞ্চিত হওয়া কেন? ব্যক্তে মুক্তি সাক্ষাৎ। মাথা আপনিই নত হইয়াছিল, কেহ চিন্তা করিয়া, বহি খুলিয়া, তর্ক করিয়া নত করে নাই। যিনি সেই গ্রাগাধিক শ্রীমূর্তির সহিত সাক্ষাৎ করাইবার শুভাকাঙ্ক্ষী, তাহার পদে আপনিই মাথা নত হইয়াছিল। তাহাতে আর নৃতন্ত্বই বা কি? আর আশ্চর্যই বা কি? বা তাহাতে বৈষ্ণব-ধর্মের অবনাদই বা কি? বিষ্ণুর চিন্ময়-মূর্তি বৈষ্ণবের নিত্য-সহচর আগে ছিল না, এখন হইয়াছে, তাহা নহে। অংশ বিষ্ণুর অংশী যেখানে যেকূপ ভাবে, সেই ভাবেই অবতার। সে অংশের জ্যোতিঃ ভক্ত-নয়নে যে-ভাবে আপনি প্রতিভাষিত হয়, ভক্ত সেকূপ ভাবেই বর্ণন করেন। বিচার করিয়া, সতা করিয়া, ইতিহাস খুলিয়া গবেষণা করিবার তখন ত' সময় হয় না। সে দরকার অঙ্গের। \* \* \* তবে নারী-পূজা, তাত্ত্বিক-অনাচার, ব্যভিচারের কথা বৈষ্ণবে কেন?

পূর্ণচন্দ্র নিত্যই পূর্ণচন্দ্র। পৃথিবীর আবরণ-ভেদে কলাদির সংখ্যা। যে পূর্ণচন্দ্রের স্বরূপ দেখিয়াছে, সে কলাদি হইতে পূর্ণচন্দ্রকে নিত্য পৃথক দেখে। এইরূপ যিনি বৈষ্ণব, তিনিই বৈষ্ণব-ধর্মকে নিত্য নারী-পূজা বা অনাচার-ব্যভিচার হইতে পৃথক দেখেন।

লেখক—অমর; আমি সামান্য লুতাকীট। মধুর-মত্ততায় তিনি উপনিষদে কবিত্বই দেখিতেছেন। কল্পনা ভিন্ন কবিত্বের সত্তা নাই। কল্পনা মায়াতীত নহে। যদি উপনিষদের বাক্য মায়াতীত হয়, তবে তাহা কল্পনা নহে। নিত্য-সত্যের প্রতি-বাক্যই সত্য। কোথাও অমিল নাই। মায়াবরণে কলা দেখায়। নচেৎ পূর্ণচন্দ্র পূর্ণচন্দ্রই আছে। ইতিহাসে তাহার তত্ত্ব পাওয়া যায় না। এইরূপে তাহা ধরিতে পারা যায় না। যাহা ধরিতে পারা যায়, তাহা সব পুস্তকেই আছে।

আচার্য-অভাবে লোক তাহা বুঝিতে অক্ষম। ইতিহাস নিত্য তাহার কলার সংখ্যা করিয়াই দিন কাটায়। এ কথায় লুতাকীট অমরের বাদী হইলেও প্রকৃত-পক্ষে বাদী নহে, এই ধারণায় কৃষ্ণচৈতন্তের নিকট লেখকের জন্য কৃপা ভিক্ষা করি এবং সেই সঙ্গে-সঙ্গে আমিও তাহার কৃপায় জয়-পরাজয়, বাদ-প্রতিবাদ হইতে দূরে দাঁড়াইতে ভিক্ষা করি। আজও তাহা হয় নাই, তাই লেখকের সহিত এ পরিচয় ; অথবা কৃষ্ণচৈতন্তের কি ইচ্ছা, জানি না।

( সং তোঃ ১১২ ; জ্যৈষ্ঠ ১৩০৬ বঙ্গাব্দ, মে ১৮৯৯ খৃষ্টাব্দ )

---

## পাণ্ডিত্যে অসাধুত্ত\*

আধ্যক্ষিকগণের পাণ্ডিত্য অপ্রাকৃত বৈষ্ণব-সাহিত্য ও অপ্রাকৃত বৈষ্ণব-চরিত্র সমালোচনায় অসমর্থ—ভক্তিচৈতন্ত্যচন্দ্রিকায় কল্পিত যুক্তি-চাঞ্চল্য—জগদীশ্বর গুপ্তের শ্রীজীবগোস্বামি-প্রভুর চরণে অপরাধ—দীনেশ বাবু ও গোবিন্দের কড়চা।

আক্ষ-যুবকগণ পাশ্চাত্য-যুক্তি-চাঞ্চল্যে হিন্দোলিত হইয়া নিজ-পাণ্ডিত্য প্রকাশ করিবার নামে বৈষ্ণব-গ্রন্থ ও বৈষ্ণব-সাধুগণের চরিত্র সমালোচনা করিতে কেন সমুদ্ধত হন, আমরা বুঝি না। তাহারা মনে করেন যে, তাহারাই বঙ্গদেশের পাণ্ডিত্য-ভাণ্ডারের একচেটিয়া মালিক। সকল কথায় বিতঙ্গ চালাইরার জন্য যেন বিধি তাহাদিগকে স্থষ্টি করিয়াছেন। পরিগত বয়স্ক শ্রীচিরঞ্জীব শর্মা ওরফে শ্রীব্রেলোক্যনাথ সাম্রাজ্য বাবু একদিন ভক্তিচৈতন্ত্যচন্দ্রিকায় নিজ-মনোগত কল্পিত-যুক্তি-চাঞ্চল্য দ্বারা প্রেম-ময়ের চরিত্রের শোভা সম্বর্দ্ধন করিতে উদ্ধত হইয়াছিলেন। একজন বক্তীবাবু একদিন শ্রীচৈতন্ত্যচরিত লিখিয়া ভক্তের বক্তু সাজিতে উদ্ঘম করিয়াছিলেন। পরলোক-প্রাপ্ত শ্রীজগদীশ্বর গুপ্ত বাবু একদিন শ্রীভগবানের চরিত প্রকাশ করিতে গিয়া কএকখানা অস্পৃষ্ট গ্রন্থকে বহুমানন করতঃ আপনাকে বৈষ্ণবাপরাধে কলুষিত করিয়াছেন। নিরাকার ব্রহ্ম গুপ্ত মহাশয়কে আরও অধিক বৈষ্ণবাপরাধ হইতে রক্ষা করিবার বাসনায়

\* 'সাহিত্য' নামক মাসিক পত্রের ১৩০৮ বঙ্গাব্দের আষাঢ় মাসের সংখ্যায় শ্রীযুক্ত দীনেশচন্দ্র সেন বি-এ-লিখিত 'গোবিন্দ দামের কড়চা' শীর্ষক প্রবন্ধ পাঠ করিয়া শ্রীরামচন্দ্র সেন 'নিবেদন'-সম্পাদকের নিকট যে পত্র প্রেরণ করেন, তদৃত্তরে এই সমালোচনা লিখিত হইয়াছে।

স্বধামে টানিয়া লইয়াছেন। শুশ্রা মহাশয়ের শ্রীজীবগোষ্ঠামি-প্রভুর চরণে অপরাধের কথা প্রবৃত্ত-বৈষ্ণব-হৃদয়ে আজও জাগরুক আছে। বাউলিয়া প্রভৃতি অপ বা উপ-সম্প্রদায়ের সহিত বিশুল্ক-বৈষ্ণবের পার্থক্যে-কাল-পর্যন্ত পরিদৃষ্ট না হইবে, সে-কাল-পর্যন্ত সাধুদিগকে নিন্দা করিবার গৃঢ় ব্যাজে প্রেম-ময়ের ভক্ত সাজিতে যাওয়া ধৃষ্টার ও অনভিজ্ঞতার পরিচয়-মাত্র। বাবু দীনেশচন্দ্র এত বাংলা-সাহিত্য পড়িয়া শ্রীবৈষ্ণবের হৃদয়-ভাব বুঝেন না, ইহা তাঁহার দুর্ভাগ্য বলিতে হইবে। শ্রীবৈষ্ণব-সাহিত্য ভাল করিয়া পাঠ করুন। তাঁহার দুর্বল-যুক্তিজ্ঞাত অহঙ্কার বিচুর্ণিত হইবে। প্রত্যহ শ্রীল বৃন্দাবন দাসের ও শ্রীল কৃষ্ণদাসের গ্রন্থ আস্ত্র্যেন্দ্রিয়াস্তকাল পাঠ করুন। শ্রীচৈতন্য-চরিত্রের অন্তুত কারুণ্য তাঁহার হৃদয়-দেশ অধিকার করিবে। অজ্ঞাত, অপরিচিত ও সম্প্রদায়-বিশেষের গ্রন্থ গোবিন্দের কড়গা প্রভৃতি ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র গ্রন্থের মাহাত্ম্য দেখাইতে গিয়া শ্রীল বৃন্দাবন দাস, কবিরাজ গোস্বামী প্রভুব্যের চরণে অপরাধ সংশয় করিতে হইবে না। লেখক শ্রীযুক্ত দীনেশ চন্দ্র যদিও শারীরিক রোগে ক্লিষ্ট, তথাপি রংগাবস্থায় চিকিৎসার পরিবর্তে এই সকল আলোচনা হইতে প্রতিনিবৃত্ত করিতে তাঁহার শুভামুদ্যায়ী বা চিকিৎসকগণ কেন কার্পণ্য করেন, বুঝি না। এ সময়ে যাহা-তাহা লিখিতে প্রয়াস করিবার পরিবর্তে অহোরাত্র শ্রীভগবচরণ-প্রপত্তিই তাঁহার পক্ষে মঙ্গলকর।

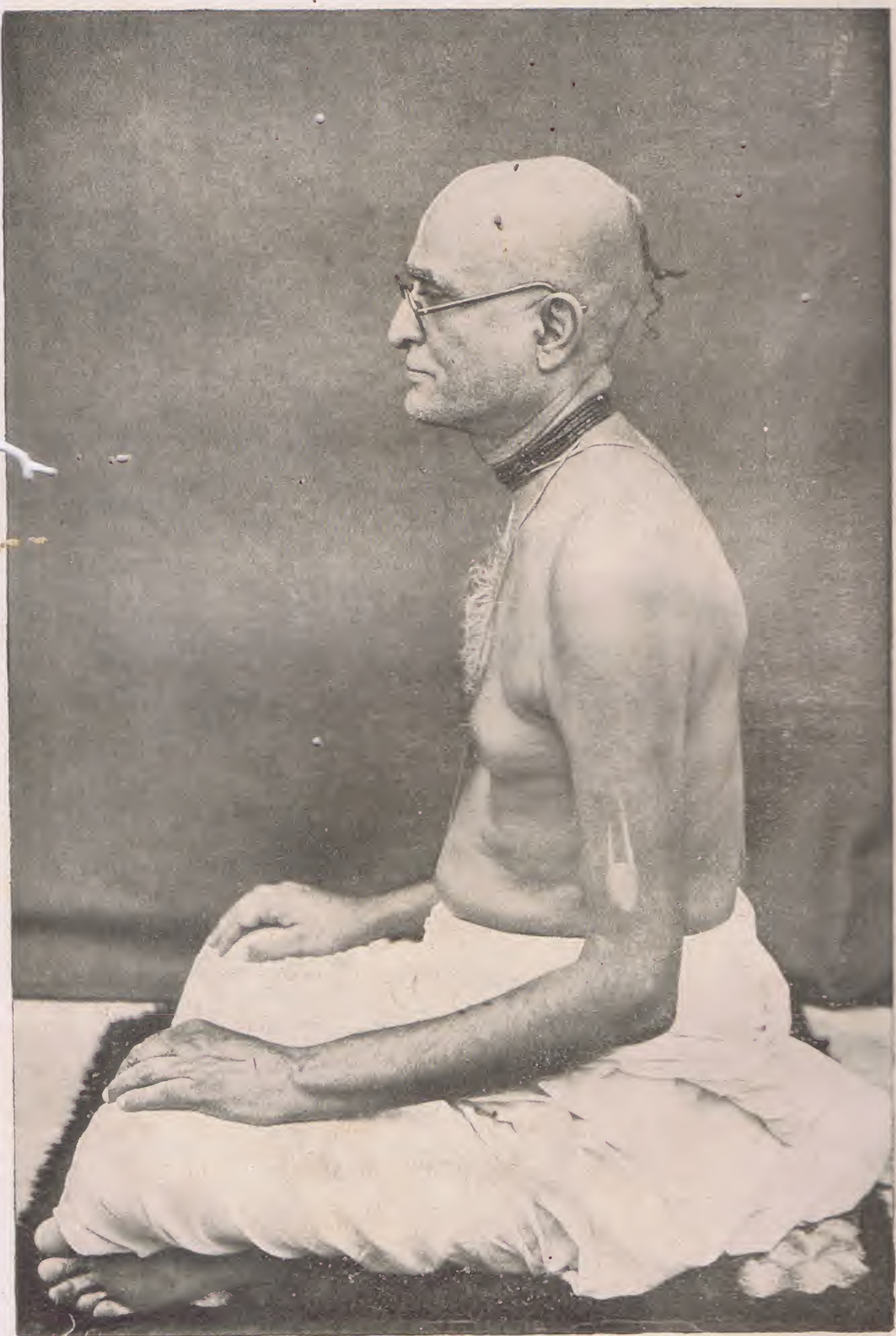
(‘নিবেদন’ ১২শ খণ্ড, ১১৯ সংখ্যা; ২৮শে শ্রাবণ, ১৩০৮ সন; ১৩ই আগস্ট, ১৯০১ খ্রিষ্টাব্দ )

ପ୍ରଥମ ଖଣ୍ଡ

—ପୁର୍ବାର୍କ

প্রাকৃত-অর্থ-লাভ, ইন্দ্রিয়স্মুখেপ্সা, প্রতিষ্ঠাশা প্রভৃতি শুন্দ-  
কৃষ্ণসেবার ফল নহে—এই কথা সাধুদিগের মুখে, লেখনীতে ও  
উপদেশ-সমূহে অসংখ্য স্থলে কথিত হইয়াছে। আমরা তাহা  
ছাড়িয়া যদি ভববন্ধকারক প্রাকৃত দ্রবিণ, জাতকৃপ প্রভৃতি  
লক্ষ্য করিয়া হরিভজন সম্পাদিত হইল মনে করি, তাহা  
হইলে আমরা অন্ধশব্দবাচ্য বিষয়ী হইব।

শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী



Y

শ্রীশ্রীগুরগোরাম্পো জয়তঃ

# শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী

প্রথম খণ্ড

উত্তরাঞ্চল

শ্রীমত্মমুনি-চরিত

জন্ম—দেশ, পাত্র ও কাল

দক্ষিণ ক্যানারার উড়ুপী গ্রামের রিকটস্প পাজকাক্ষেত্রে পিতা মধ্যগেহ ও মাতা বেদবিদ্যাকে আশ্রয় করিয়া বাস্তুদেবের আবির্ভাব—এই বাস্তুদেবই প্রবর্তিকালে মধ্বাচার্য-নামে খ্যাত—বৈষ্ণবগণ কর্মফলবাধ্য জীব নহেন—বৈষ্ণবগণের বৈকুঞ্চিত নিত্যস্বরূপ সিদ্ধিকালে প্রস্ফুটিত হয়—জৈমিনী প্রভৃতির স্থায় আচার্য কর্মফল-নিগড়ে আবক্ষ নহেন—শ্রীমন্মধ্বাচার্য বায়ুর অবতার বলিয়া “প্রাপনাথ” সংজ্ঞায় সংস্কৃত—ত্রেতায় যিনি হনুমান, দ্বাপরে ভৌম, কলিতে তিনিই ব্যাসদেবের অনুচর মধ্বাচার্য—মধ্বাচার্যের উদয়কাল-সম্বন্ধে ছয়টি মত—(১) শকাব্দ ১০৪০, ১১০০ বা ১১৬০ বিলম্বী বর্ষে আচার্যের আবির্ভাব; (২) শকাব্দ ১০৪০; (৩) ডাক্তার বুকাননের মতে ১১২১ শকাব্দার কোন বর্ষে; ৪। ছলারি বৃসিংহাচার্যের মতে ১১০০ শকাব্দ; (৫) নরহরি তৌর্ধের প্রস্তরফলক-ত্রয়ের প্রমাণানুসারে ১২০৩ শকের পূর্বে নরহরি তৌর্ধের মধ্বের নিকট সন্ধ্যাস-ঘৃহণ ও ১২১৫ শকের পর তদীয় পীঠে অধিরোহণ; (৬) উক্ত প্রমাণাবলীর নিরপেক্ষ আলোচনায় ১১৬০ শকাব্দে বিলম্বী বর্ষে মধ্বাচার্যের আবির্ভাব।

## শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী

উত্তরে হিমালয় এবং অগ্নি দিক্ষণ্যে সমুদ্রবেষ্টিত ভূখণ্ড ভারতবর্ষ। ভারতের মধ্যদেশে বিক্ষ্যগিরি অবস্থিত। বিক্ষ্যের উত্তরাংশ আর্যাবর্ত এবং দক্ষিণভাগ দাক্ষিণাত্য-নামে প্রসিদ্ধ।

দাক্ষিণাত্যে পূর্বাচল ও পশ্চিমাচল নামে দুইটী গিরিশ্রেণী বিরাজমান। পশ্চিমাচলকেই সংস্কৃত ঐতিহ্যে সহ-পর্বত বলিয়া উল্লিখিত হয়। এই সহ্য-গিরিমালার পশ্চিমে তিনটী প্রদেশ আছে। বোম্বাইর দক্ষিণাংশ হইতে কোন্কান, তদক্ষিণে ক্যানারা এবং তাহাৰ দক্ষিণে কেরল-রাজ্য। কোন্কান, ক্যানারা এবং কেরল, এই প্রদেশত্রয়ের পশ্চিমসীমা পশ্চিম-সাগর বা আৱৰ-সমুদ্র দ্বাৰা আবদ্ধ। কোন্কান-প্রদেশের ভাষা মহারাষ্ট্ৰীয়ের ত্বায়। বৰ্তমান সময়ের ম্যালেবাৰ জিলা এবং কোচিন ও ত্রিবাস্তুর দেশীয় শাসনাধীন রাজ্যস্বয়ম কেরলান্তর্গত ভূমি।

ক্যানারা-প্রদেশ সম্পত্তি দুইভাগে বিভক্ত হইয়াছে। উত্তর ক্যানারা জিলা বোম্বাই বিভাগের অন্তর্ভুক্ত। দক্ষিণ ক্যানারা জিলা মাদ্রাজ বিভাগে অবস্থিত। উত্তর ক্যানারায় কেবল ক্যানারিজ ভাষা প্রচলিত আছে, পরন্তু দক্ষিণ ক্যানারায় ক্যানারিজ, তেলেঙ্গ এবং মলায়লম—তিনি ভাষাই প্রচলিত দেখা যায়। উত্তর ক্যানারা জিলায় আটটী তালুক ও দক্ষিণ ক্যানারায় পাঁচটী তালুক বা উপ-বিভাগ আছে।

দক্ষিণ-ক্যানারার উত্তরাংশে খোশালপুর বা কুণ্ডাপুর তালুক। তদক্ষিণে উড়ুপী তালুক, তদক্ষিণে ম্যান্দোলোৱ তালুক। ম্যান্দোলোৱের পূর্বে পুন্তুৱ বা উপ্পিনন্গড়ি তালুক এবং দক্ষিণে কাষারগড় তালুক। দক্ষিণ-ক্যানারা ১৪ অংশ ৩১ কলা উত্তর অক্ষাংশ হইতে আৱস্থ কৱিয়া ১৫৩১ উত্তর-অক্ষাংশ পর্যন্ত নির্দিষ্ট আছে। কলিকাতা হইতে ক্যানারা জিলা ৫৬ মিনিট পশ্চিমে অবস্থিত অর্থাৎ কলিকাতায় ১২টাৱ সময় তথাৱ ১১টা ৪ মিনিট হয়।

দক্ষিণ-ক্যানারা জিলার প্রধান নগর ম্যান্ডোলোর । উহা ম্যান্ডোলোর তালুকের অন্তর্গত এবং নেত্রাবতী নদীর উপর স্থিত । কাষারগড় চন্দ্রগিরি বা পয়স্বিনী নদীর উপরে । উড়ুপী তালুকের প্রধান স্থান উড়ুপী । উড়ুপী তালুকের উত্তরাংশে কুণ্ডাপুর, পূর্বাংশে মহীশূর রাজ্য, দক্ষিণে ম্যান্ডোলোর তালুক এবং পশ্চিমে আরব সাগর ।

বর্তমান উড়ুপী নগরের পশ্চিম-দক্ষিণ-কোণে পাজকাক্ষেত্র-নামে একটা জনপদ ছিল । উড়ুপী হইতে পাজকাক্ষেত্র সমুদ্রকুলে কিঞ্চিদ্বিধিক এক ক্ষেত্রে মধ্যে অবস্থিত । সম্মতি পাজকা-ক্ষেত্র নির্জন ত্যক্ত পল্লী । এখানে দণ্ডতীর্থ নামে এক পুকরিণী আছে এবং বিমান-গিরি নামে পর্বতের উপর দেবী দুর্গার মন্দির আছে । বিমানগিরির পাদদেশে উপত্যকায় পাজকাক্ষেত্র । পৌরাণিকগণের নির্দেশে সহ্যাদ্রিতে ত্রেতাযুগে পরশুরাম নির্জন বাস করেন । উড়ুপী ও তন্ত্রিকটিবত্তী পাজকাক্ষেত্রের সন্নিহিত ক্ষেত্রব্যাপী স্থান-মধ্যেই পরশুতীর্থ, ধনুস্তীর্থ, গদাতীর্থ এবং বাণতীর্থ বিরাজমান । এই সকল তীর্থ তীর্থ-যাত্রীর এখনও পরম শাস্তির কেন্দ্র ।

উড়ুপী নগরে চন্দ্রমৌলেশ্বর-নামে শিব-মুর্তি বহুকাল হইতে আছেন । গ্রামের নাম উড়ুপী চন্দ্রমৌলেশ্বর হইতে উত্তুত । ‘উড়ুপ’-শব্দে ‘চন্দ্র’ এবং উড়ুপী বলিয়া চন্দ্রমৌলেশ্বরকেই সাধারণতঃ স্বল্পাক্ষরে লক্ষ্য করা হয় । এই উড়ুপী নগরই রঞ্জতপীঠপুর বলিয়া আখ্যাত হয় । এখানে অনন্তেশ্বরেরও এক মন্দির পূর্বকাল হইতে আছে । অনন্তেশ্বর ও চন্দ্রমৌলেশ্বরের মন্দির পূর্বমুখী ও একটা অপরটীর পশ্চাস্তাগে অবস্থিত ।

সহ-গিরিরাজের পশ্চিমে সমুদ্র-কূলবাসী ব্রাহ্মণগণ তিন শ্রেণীতে বিভক্ত । কেহ কোন্কান, কেহ বা সারস্বত এবং অন্য কেহ বা শিবালী বলিয়া নিজ-ব্রাহ্মণ-শাখার পরিচয় প্রদান করেন । কোন্কান-ব্রাহ্মণ

ও সারস্বত-ব্রাহ্মণ দেশ হইতে শ্রেণী স্থির করিয়াছেন। শিবাল্লীগণ অজ্ঞপ নহেন। ক্যানারি ভাষায় শিবাল্লী বা শিববেল্লী শব্দে শিবের রূপা বুঝায়। ইহারা রজতপীঠপুরস্ত অনন্তেশ্বরের রৌপ্য-সিংহাসনের উল্লেখে নিজ-পরিচয় প্রদান করেন। অনন্তেশ্বরের মূর্তি—লিঙ্গমূর্তি, কিন্তু অনেকে বলেন, পরশুরাম স্বয়ং ঐ রূপে রৌপ্য-সিংহাসনে অধিষ্ঠিত আছেন। কেহ কেহ বলেন,—অনন্তেশ্বর বিষ্ণু-মূর্তি। শৈবগণ শিব-বুদ্ধিতে শিব-সহস্রনাম এবং বৈষ্ণবগণ বিষ্ণু বুদ্ধিতে একই অনন্তেশ্বরের বিষ্ণু-সহস্রনামধ্বাৰা পরিতোষ বিধান করেন। বিষ্ণু-বিগ্রহ যেৱপ অন্তত পাঞ্চ-রাত্রিক-বিধানামুসারে পূজিত হন, অনন্তেশ্বর তাদৃশ নহেন। ইহার তত্ত্ব-মতে পূজা হইয়া থাকে। দক্ষিণ ক্যানারার এই সকল গ্রামে ভূত-প্রেতেরও উপাসনা অস্তাবধি প্রচলিত আছে। এ প্রদেশে বিষ্ণু-মন্দির বা বিষ্ণু-বিগ্রহ-সংখ্যা নিতান্ত বিৱল।

কাষারগড় ও বেকালের মধ্যে চন্দ্রগিরি বা পয়স্বিনী নদী প্রাচীন তুলুব-রাজ্যের দক্ষিণ সীমা বলিয়া নির্দিষ্ট হয়। তুলুব-রাজ্যের অধিবাসিগণের ভাষা টুলু। শিবাল্লী ব্রাহ্মণগণ টুলু-ভাষায় কথোপকথন করিয়া থাকেন।

কাষারগড় জনপদের চারি ক্রোশ উত্তরে সমুদ্রকূলে কুম্ভা নামী নগরী, এখানে রেলওয়ে ষ্টেশন আছে। এই নগরী পূর্বকালে বিশেষ সমৃদ্ধিশালিনী ছিল। এখানে এক সামন্তরাজ্যের বাস ছিল। ইহাদের অধীনেই ম্যাঙ্গোলোর ও উড়ুপী তালুকগুলি ছিল বলিয়া অনেকে অনুমান করেন। আজও কুম্ভাৰ সামন্ত রাজবংশ ব্রিটিশ-গবর্নমেন্টের নিকট বৃত্তিভোগ করিয়া রাজা বলিয়া পরিচিত আছেন।

রজতপীঠপুর বা শিবাল্লী বা উড়ুপী গ্রামের সন্নিহিত পাজকাক্ষেত্রে শ্রীমন্মধুবাচার্য প্রথম সূর্যালোক দর্শন করেন। পাজকাক্ষেত্রে অস্তাপি তাহার জন্মস্থান নির্দিষ্ট আছে। তাহার অভ্যন্দয়-কালের পর্ণকুটীরা-

ধিষ্ঠিত স্থান তাহার গ্রিশ্যসম্পন্ন কোন সেবক কর্তৃক পরে পাষাণ-নির্মিত-  
গৃহে পরিণত হইয়াছে। তবে পাথরের ঘর ক্ষুদ্র ও পল্লীটি জনহীন ;  
পূর্বের স্থুতি-চিহ্ন-মাত্র অস্থাপি বর্তমান আছে।

উড়ুপী নগরে এক ব্রাহ্মণ বাস করিতেন। তিনি অতি ক্লেশে শুক্ল-  
বিক্রাঞ্জন-পূর্বক পতিরোগ পত্নীর সহিত দিনপাত করিতেন। সাংসারিক  
বিচারক্রমে পুল্লাই পিতার পারত্বিক মঙ্গলের হেতু জ্ঞান করিয়া অনন্তে-  
শ্বরের নিকট দেব-সদৃশ একটী অপত্য-লাভের প্রার্থনা করেন। এই  
দম্পতির দুইটা পুত্র হইয়া অকালে পরলোকগত হওয়ায় এবং দরিদ্রতা-  
বশতঃ উড়ুপী গ্রামের বাসস্থান ত্যাগ-পূর্বক পাজকাক্ষেত্রে গমন করেন।  
ইহাদের একমাত্র কল্প ছিল ; কিন্তু নৈষ্ঠিক বিপ্র-পুঙ্গব পুল্লার্থী হইয়া  
প্রত্যহই উড়ুপীতে অনন্তেশ্বরের নিকট আগমন করিতেন। ইহার  
ফলে এক বিশুবৎ সংক্রান্তির দিনে অসংখ্য লোক কোন পর্বোপলক্ষে  
অনন্তেশ্বর-মন্দিরে সমাগত হইলে এক সাধু মন্দিরের সম্মুখস্থ স্তম্ভের  
ধ্বজোপরি উঠিয়া উচ্চরবে অনতিকাল-মধ্যে বায়ুর অবতারের প্রসঙ্গ  
প্রচার করিলেন। তাহাতে মধ্যগেহ তাহার বর-প্রার্থনা সিদ্ধ হইল  
বুঝিতে পারিলেন।

পাজকাক্ষেত্রে আরও কতিপয় সমজাতীয় ব্রাহ্মণের বাস ছিল।  
একবংশীয় কতকগুলি ব্যক্তি একটি পল্লীতে বাস করিলে পূর্বের বাড়ী,  
পশ্চিমের বাড়ী, মাঝের বাড়ী, পার্শ্বের বাড়ী প্রভৃতি সংজ্ঞা দ্বারা পরম্পরের  
বাড়ীর কর্তৃপক্ষগণকে সংজ্ঞিত করা হয়। এই প্রকার সংজ্ঞা পূর্বেও  
দেওয়া হইত। শ্রীমধ্বচার্যের পিতৃদেবতাও এইরূপ সংজ্ঞাক্রমে মধ্যগেহ  
বলিয়া কথিত হন। অনেক সময় সম্মানিত ব্যক্তিগণের উল্লেখ করিতে  
হইলে কার্যক্ষেত্রে ঐরূপ নামকরণের আবশ্য কতা লক্ষিত হয়। শ্রীমধ্বমুনির  
পূর্বপুরুষগণ পবিত্র ব্রাহ্মণ এবং শাস্ত্র-পারদশী ছিলেন। পাজকাক্ষেত্রে

ভট্ট-পল্লীর মধ্যগেহ ভট্ট পরম সদাচার-নিপুণ এবং আনুষ্ঠানিক বিপ্র বলিয়া প্রসিদ্ধ ছিলেন। কেহ কেহ বলেন, মধ্যগেহ ভট্টের নাম মধেজী ভট্ট; তুলু ভাষায় নডু ভন্তিল্লয় অর্থাৎ মাজের বাড়ী। তৎকালে তুলুব দেশে বিষ্ণু-বিগ্রহের বিরল অধিষ্ঠান ছিল। বিশেষতঃ শিবাল্লী ব্রাহ্মণ-কুল সাধারণ বিচারে শৈবধর্মাবলম্বী বিপ্র বলিয়া পরিচিত। এই কুলে আমাদের বৈষ্ণবাচার্য উদ্ভূত হন। পিতা মধ্যগেহ ও মাতা বেদবিদ্যা অনন্তেশ্বরের কৃপায় দেবোপম পুত্ররত্ন লাভ করিয়া তনয়ের নাম বাস্তুদেব রাখিয়াছিলেন। বাস্তুদেবের মাতৃদেবী বেদবিদ্যা কাহারও মতে বেদবতী সংজ্ঞায় কথিত হইয়াছেন। পুত্র ভূমিষ্ঠ হইবা-মাত্র পূর্বের বাড়ী, মাঝের বাড়ীর সংস্থ-প্রস্তুত স্বকুমার শিশুর জন্ম এক দুঃখবতী গাভী প্রদান করিয়াছিলেন। মধ্যগেহ ভট্ট শিবাল্লী ব্রাহ্মণ হইলেও তগবান্ত বিষ্ণুতে তাহার যথেষ্ট মতি ছিল। পুত্রের নামকরণে বাস্তুদেব-সংজ্ঞাই তাহার বিশিষ্ট পরিচয়। এই কুলে বিষ্ণুর পারতম্য ও সর্বশ্রেষ্ঠতা-জ্ঞান কিছুকাল হইতে পুষ্টি লাভ করিতেছিল, ইহারও নির্দর্শন পাওয়া যায়। যদিও শ্রীরামানুজাচার্য মধু-জন্মের দুই শতাব্দী পূর্বে অবৈষ্ণব-মত-নিরসন-পূর্বক লোক-সমাজে নারায়ণের সর্বোক্তমতা স্থাপন করিয়াছিলেন, তথাপি সহাদ্বির পশ্চিম-বিভাগে তৎকালীয় রামানুজীয় বিশিষ্টাবৈতা-লোকের প্রবেশ করে নাই। সহাদ্বির প্রাক-প্রদেশ কণ্টাট ও চোল-দেশে রামানুজ-প্রভাব ন্যানাধিক অবৈত-পহিলগণের কঠোর গ্রন্থি অবগ্নাই শিথিল করে। শক্তরের অহংক্রোপাসনার কুফল অচ্যুতপ্রেক্ষ স্বীয় গুরুর নিকট হইতে অস্তিমকালে গৌণভাবে শ্রত হইয়াছিলেন। স্তুতরাঃ ভাগবত-সম্প্রদায়ের কথঞ্চিং অস্তিত্ব মধুবির্ভাব-কালের পূর্বেও তুলুব-দেশে লক্ষিত হয়।

শ্রীমধুবির্ভাবের পূর্ব হইতে আমরা পাঞ্চরাত্রিক ও ভাগবত-

সম্প্রদায়ের কথা শুনিয়া থাকি। পাঞ্চরাত্রিকগণের মধ্যে শঙ্খ-চক্রাদি মুদ্রা-ধারণ-বিধি প্রবর্তিত ছিল; পরম্পরা ভাগবতগণ গোপীচন্দন বা গোপী-মৃত্তিকা দ্বারা তিলকাদি অঙ্কিত করিতেন। এক্ষণেও তুলুবদেশে মাধ্ব-বৈষ্ণবগণের মধ্যে পাঞ্চরাত্রিক ব্যবহার মত মুদ্রা ধারণের ব্যবস্থা আছে। কিন্তু তুলু-দেশীয় ভাগবত-সম্প্রদায় মাধ্বগণের ত্রায় মুদ্রাদি ধারণ করেন না। মধ্ব-জন্মের পূর্বে রামানুজীয় পাঞ্চরাত্রিক-মত সহ্যাদ্রির পশ্চিমে শ্রাবণ্য লাভ না করিলেও তথার ভাগবত-সম্প্রদায়ের অধিষ্ঠান প্রশ্নের বিষয় হইতে পারে না। শঙ্কর-মতের প্রবল বিস্তৃতি অনেকটা রামানুজীয়-গণের পাঞ্চরাত্রিক-ধর্ম এবং ভাগবত-সম্প্রদায়ের বৈভবক্রমে খর্বিত হয়। শিবাল্লীগণের মধ্যে সেই ফল মধ্যের উদয়কালের পূর্বেই কিছু কিছু লক্ষিত হয়।

কর্ম্মফল-বশে যে-প্রকার অবৈষ্ণব জীবগণ ভিন্ন ভিন্ন শরীর ধারণ-পূর্বক নিজ-যোগ্য কর্ম্মফল ভোগ করেন এবং ভোগান্তে বাসনা-বশে পুনরায় কর্ম্মযোগ্য শরীর পাইয়া কর্ম্মফল লাভ করেন, নিত্য-বিষ্ণুদাস বৈষ্ণবগণ তাদৃশ নহেন। জীবের সৌভাগ্যক্রমে কথনও তাঁহাদিগের মধ্যে শ্রীনারায়ণ নিজে অবতার হইয়া জীবের মঙ্গল বিধান করেন, কথনও বা বৈকুঁষ্ঠ নিজ-পার্ষদগণকে ধরাধামে অবতারণ-পূর্বক লৌকিক-তন্ত্র গ্রহণ করিবার অনুজ্ঞা প্রদান করেন। যে-কালে ধর্মের প্রানি উপস্থিত হইয়া অধর্মের প্রবন্ধনা হয়, তৎকালে ভগবান् মর্ত্য-জীবলোকে শুভাগমন-পূর্বক ধর্ম্ম স্থাপন করেন। যেরূপ শ্রীরামানুজীয় পূর্বতন সিদ্ধিশুরি-সকল বৈকুঁষ্ঠ হইতে কালে-কালে অবতীর্ণ হইয়া হরি-কৈক্ষ্য্যের প্রভাব অজ্ঞান-জীব-হৃদয়ে বিকাশ করিয়াছেন, তদ্পর সকল বৈকুঁষ্ঠের নিত্য-স্বরূপ আছে। বৈকুঁষ্ঠ নিত্য-স্বরূপ সিদ্ধিকালে আপনা হইতেই পরিস্ফুট হয়। সেই নিত্য-পার্ষদ-তন্ত্র অবতার বলিয়া বৈষ্ণবগণ

সমাজে পরিচিত হন। নির্বিশেষবাদী বৈকুঞ্চের অস্তিত্ব উপলক্ষি করিতে অক্ষম হইয়া সিদ্ধিতে সোহং প্রভৃতি ভাব-মাত্র অবস্থিত বিশ্বাস করেন। স্বতরাং নির্বিশেষ-বাদের অধীনে যে-সকল কর্মফলবাদী জগতে উদিত হইয়াছেন, তাঁহাদের মতে ভগবানের বা ভক্তের নিত্য-স্বনাম, স্বরূপ, স্বগুণ, স্বক্রিয়া নাই, কেবল মায়া বা কৃষ্ণাদ্বারা পরিমিত হইয়া তাঁহারা কর্মফল ভোগ করেন! অবৈষ্ণবগণের নিত্য-পরিচয়ে সোহংভাব আবক্ষ, তজ্জন্ত তাঁহারা বৈকুঞ্চ হইতে অবতীর্ণ না হইয়া মায়া-রাজ্যে ভাস্ত্ব-বশতঃ কর্মফল-মাত্র ভোগের যোগ্য। আমাদের আচার্য শ্রীমধ্বমুনি মহু, জৈমিনী প্রভৃতির গ্রাম কর্মফল-নিগড়ে আবক্ষ ছিলেন না বলিয়া বৈকুঞ্চে তাঁহার নিত্য-বিগ্রহ আছে। বিশেষতঃ নির্বিশেষবাদিগণের মতে চিন্ময়-বিগ্রহ বা পরিচয়াদি বিশেষ-সমূহ কৃষ্ণ-বৃত্তির ক্রিয়া-বিশেষ। স্বর্গ-নিরয়াদি ধার্মে দেব-কীটাদি দেহ নশ্বর ও মায়াজাত মিথ্যা। সে-জন্ত শ্রীশঙ্করাচার্যকে নির্বিশেষবাদিগণ শঙ্করাবতার নির্দেশ করিলেও তাদৃশ কৃত্ত মহাশয়ের অনিত্য-দেহ মিথ্যা-মাত্র জানিতে হইবে। বৈষ্ণবের শ্রীঅঙ্গ তাদৃশ নহে।

আদিত্যপুরাণ নামে এক উপপুরাণের মধ্যে চতুরিংশ (৪০শ) অধ্যায়ে কোন বৈষ্ণব-বিরোধী নির্বিশেষবাদী স্বীয় ষড়্বিপুর চাঞ্চল্যে মধ্বাচার্য-সম্বন্ধে একটী ভাস্ত্ব-চিত্র প্রতিফলিত করিয়া নিজ-স্বাণিত স্বার্থের পরিপোষণ করিয়াছেন। তাঁহার কল্পনা শ্রীমধ্বাচার্যকে ঋতুরাজ বসন্তের অবতার বলিয়া কীর্তন করিয়াছে; কিন্তু প্রকৃত-পক্ষে তাহা নহে। শ্রীব্রহ্মবৈবর্তপুরাণ শ্রীকৃষ্ণজন্মখণ্ড চতুর্থ অধ্যায়ের নির্দশন-মত আমরা দেখিতে পাই যে, বৈকুঞ্চ-ধাম এবং গোলোক-ধাম উভয় নিত্যাশ্রমই বায়ু কর্তৃক ধৃত আছে। যেমন দেবীধার্মে বায়ু মরুতাথ্য-দেব বলিয়া পরিচিত, তজ্জপ বৈকুঞ্চে বায়ুদেব বৈকুঞ্চ-ধারণ-সেবায় সর্বদা নিযুক্ত

আছেন। বনা বাহুল্য, জড়ের বায়ু বা দেবলোকের মরুদেব বৈকুঞ্চের অপ্রাকৃত বায়ুদেবের সহ তুল্য নহে।

বৈকুঞ্চং পরমং ধাম জরা-মৃত্যুহরং পরমং ।

বায়ুনা ধার্যমাণং ব্রহ্মাণ্ডাদুর্দুর্মুক্তমং ॥

ন বর্ণনীয়ং কবিভির্বিচিত্রং রত্ননির্মিতমং ।

“গোলোক-বিষয়ে উর্কং বৈকুঞ্চতোহগম্যং এবং বায়ুনা ধার্যমাণং নির্মিতং স্পেচ্ছয়া বিভোঃ” প্রভৃতি ব্রহ্মবৈবর্ত-বাকে বায়ুর শ্রীনারায়ণের বৈকুঞ্চ-ধারণ-সেবা জানা যাইতেছে। শ্রীমধ্বগণ বলেন,—তাহাদের আচার্যপাদ বায়ুর অবতার। স্মৃতরাং শ্রীমধ্বকে ‘প্রাণনাথ’ সংজ্ঞা দেওয়া হয়।

তুলুব ও অগ্নাত প্রদেশে যে-কালে জৈন ও প্রচলন মাস্তাবাদী শক্তি-মতাবলম্বিগণ এবং শৈব-সমূহ ভাগবত-সম্প্রদায়ের গর্হণে ব্যস্ত ছিল, তদৰ্শনে বিরিঞ্চি-প্রমুখ দেবগণ, তাহাদের ক্রিয়া-কলাপে উপকৃত অধি-বাসীবর্গের মঙ্গলের জন্য শ্রীনারায়ণের সমীপবর্তী হইয়াছিলেন। শ্রীনারায়ণের আদেশক্রমে বৈকুঞ্চ-ধারক প্রাণনাথ বায়ুদেব তুলুব-দেশে জন্ম পরিগ্রহ করিয়াছিলেন।

ত্রেতা-যুগে বৈকুঞ্চ-পতির সহচর হইয়া বৈকুঞ্চ-ধারক হনুমদেহে শ্রীরামচন্দ্রের সেবা করিয়াছিলেন, দ্বাপরে দ্বারকাধীশের সহচর হইয়া সেই মরুদেব ভীমরূপে শ্রীকৃষ্ণচন্দ্রের সেবা করেন। আবার কলিতে বিষ্ণুর আবেশাবতার শ্রীব্যাসদেবের অনুচর হইয়া শ্রীমধ্বাচার্যরূপে সেবা করিলেন।

শ্রীমধ্বাচার্যের উদয়-কাল-বিচার সর্ববাদী-সম্মত নহে। এই কাল-বিষয়ক গবেষণায় আমরা সর্বাগ্রে ছয়টা মূল প্রমাণ উন্নত করিতেছি—

( ১ ) শ্রীভাগ্নিরক্ত-দৃষ্টি পূর্ব-মঠ-তালিকা এবং বায়ুপুরাণ প্রমাণ। ভাগ্নিরক্ত বলেন, বার্হিস্পত্য বর্ষ নিরূপণ ব্যতীত অতি প্রাচীন মঠ-তালিকায় শকাদির উল্লেখ নাই। পর পর মঠ-তালিকায় গণনা দ্বারা অনুমান-ক্রমে শক-বর্ষাদি নিরূপিত হইয়াছে। অদ্মার মঠস্বামী মহোদয়ের সমক্ষে শ্রীপদ্মনাভাচার্য সম্প্রতি উড়ুপীঙ্গ পণ্ডিতকুলকে আহ্বান-পূর্বক বায়ুপুরাণ ও অন্তান্ত অপ্রামাণিক উদ্ভৃত শ্লোকাদি হইতে জানিয়াছেন যে, বিলম্বী বর্ষে মধ্যের জন্ম হয়। বায়ুপুরাণের শ্লোকার্থ মাঘী শুক্লা সপ্তমী বিলম্বী বর্ষে আচার্য্যের জন্ম ; আবার অন্ত শ্লোকের মতে ঐ বর্ষে বিজয়া-দশমীতে জন্ম হয়।

( ২ ) উড়ুপীঙ্গ অষ্ট মঠস্বামিগণের এবং উত্তরাচ্ছী মূল মঠের তীর্থস্বামী মহোদয়ের মঠ-তালিকা। ‘সৎকথা’ নামক কানাড়ি ভাষায় ভৌমরাও স্বামিরাও লিখিত গ্রন্থ যাহা ধারবাড়ের প্রসাদ-রাঘব-যন্ত্র হইতে মুদ্রিত হইয়াছে। এই তালিকায় শ্রীমধ্যের অভ্যন্তর-কাল বিলম্বী বর্ষে ১০৪০ শকাব্দ বলিয়া উল্লিখিত আছে। শ্রীমাধ্ব-পণ্ডিতগণ এই মঠ-তালিকাকে বিশেষ সম্মান করেন। কেহই ইহাতে সন্দিহান হইতে পারেন না।

( ৩ ) শ্রীমন্মধ্যাচার্য স্বপ্রণীত মহাভারত-তাত্পর্য-নির্ণয়-গ্রন্থে কালের বিষয় দুই স্থানে উল্লেখ করিয়াছেন—

প্রায়শে রাক্ষসাশ্চেব ত্বয়ি কৃষ্ণত্বমাগতে ।

শ্রেষ্ঠা যাস্ত্রস্তি তচ্ছৰা অষ্টাবিংশে কর্লো যুগে ।

গতে চতুঃসহস্রাদ্বে তমোগান্ত্রিশতোভ্রে ॥ ১০০ ॥

( তা, নি ৯ অধ্যায় )

চতুঃসহস্রে ত্রিশতোভ্রে গতে সম্বসরাণাস্ত কলো পৃথিব্যাম ।

জাতঃ পুনবিপ্রতন্তুঃ স ভৌমো দৈত্যনিগৃঢং হরিতত্ত্বমাহ ॥ ১০১ ॥

( তা, নি ৩২ অধ্যায় )

মহাভারত-তাৎপর্য-নির্ণয়ের স্থানস্বয়ে যে কালের উল্লেখ উক্ত হইল, তাহাতে শ্রীমধ্বমুনি ৪৩০০ কল্যান অতীত হইলে পর অর্থাৎ চতুর্দশ-রিংশকলি-শতাব্দীতে তাহার উদয়কাল-নিরূপণ করেন। ঠিক শতাব্দী প্রারম্ভেই তাহার উদয়-কাল—একুপ কথার নির্দেশ নাই। বিলম্বী বর্ষে তাহার জন্ম হয়, এ কথা ভাণ্ডারকার-দৃষ্টি পূর্ব-মঠ-তালিকাতে উল্লেখ আছে। আবার দেখা যায়, পর-মঠ-তালিকার নিরূপিত শক এবং স্মৃত্যুর্ধসাগর-লিখিত শক পরম্পর ভিন্ন হইলেও উভয়েই পরে বিলম্বীকে আশ্রয়-পূর্বক শকে পরিণত করিয়াছেন। দক্ষিণ-দেশে বার্হিস্পত্য বর্ষের যথেষ্ট প্রচলন পূর্বে ছিল। পরে ক্রমশঃ শকাদি লিখিত হয়। স্বতরাং ৪৩০০ কল্যানকে শকে পরিণত করিয়াই শ্রীকৃষ্ণস্বামী আয়ার এবং দক্ষিণ-ক্যানারা জিলা ম্যানুয়েল গ্রন্থে ১১২১ শকাব্দায় অর্থাৎ কল্যান ৪৩০০ বর্ষে শ্রীমধ্বের আবির্ভাব স্থির করেন। ডাঙ্গার বুকানন ১৭৯৯ খৃষ্টাব্দে অর্থাৎ ১৭২১ শকাব্দে মহীশূর, ক্যানারা ও ম্যালেবাৰ রাজ্যের স্থানে স্থানে ভূমণ-পূর্বক উড়ুপীতে পঙ্গিতমগুলী আহ্বান করিয়া আচার্যের জন্মকাল ১১২১ শকাব্দ স্থির করিয়াছেন। বুকাননের মূল প্রমাণ আর কিছুই নাই।

( ৪ ) শ্রীমচ্ছ্লারি স্মৃতি হইতে শ্রীগোপীনাথরাও “দক্ষিণ-পথে শ্রীবৈষ্ণব-ধর্মের লঘু ইতিবৃত্ত-গ্রন্থের দ্বিতীয় গবেষণা খণ্ডে” শ্রীমধ্বের উদয়-কাল-জ্ঞাপক এই শ্লোকস্বয়ং উক্তার করিয়াছেন—

কলো প্রবৃত্তে বৈকান্দি মতং রামানুজং তথা ।  
শকে হেকোনপঞ্চাশদধিকাদে সহস্রকে ॥  
নিরাকর্তুং মুখ্যবায়ঃ সম্মতস্থাপনায় চ ।  
একাদশশতে শাকে বিংশত্যষ্টিযুগে গতে ।

কৃষ্ণ-তীরস্থ বাইক্ষেত্র-নিবাসী বালাচার্য-তহুজ উদ্বাচার্য শ্রীমৎ  
পূর্ণ-প্রজ্ঞ-প্রণীত সর্ব মূল গ্রন্থের ভূমিকায় এইরূপ লিখিয়াছেন—

“উৎসন্নায়ং পুনর্নিকৃপয়িতুং রৌপ্যপীঠে সুপীঠে মধ্যগেহ স্বগেহে  
আবিরাস ভগবান् দশশততমশকশতকে শ্রীমৎ পূর্ণপ্রজ্ঞঃ সুপ্রজ্ঞঃ।  
উক্তমেতচ্ছলারি নৃসিংহাচার্য-কৃত-স্মৃত্য র্থসাগরে।” নৃসিংহাচার্যের মতে  
১১০০ শকাব্দে শ্রীমধুর আবর্তিব-কাল।

(৫) শ্রীনরহরি তীর্থের প্রস্তর-ফলক-ত্রয়ের আর্কিয়লজিকেল  
বিভাগ কর্তৃক ধেনুপ ভাবে অর্থ সংগৃহীত হইয়াছে, তাহাতে জানা যায়  
যে, ১১৮৬ শকাব্দ হইতে ১২১৫ শকাব্দ পর্যন্ত উক্ত তীর্থস্থামী কলিঙ-  
রাজ্যের শি শ্রোতৃজ্ঞের অভিভাবক থাকিয়া নানাপ্রকার মহিমা বিস্তার  
করিতেছেন। পুরুষোত্তম তীর্থের সন্ন্যাসী শিষ্য আনন্দ তীর্থের নিকট  
নরহরি তীর্থ দীক্ষিত হইয়াছেন। আনন্দতীর্থ ব্যাসের বিপথগামী  
অনুচরবর্গকে দণ্ড-ব্রাহ্মণ স্বপথে আনয়ন করিয়াছেন। আনন্দতীর্থের  
বাক্যাবলী পালন করিলে জীব হরিপাদপদ্ম লাভ করেন। আনন্দ-  
তীর্থের বাক্য বিশ্বুর অত্যন্ত প্রিয় এবং তৎপাদপদ্ম-দানে সক্ষম।  
এই শিলালিপি ১২০৩ শকাব্দে খোদিত হয়। অধ্যাপক কিলহৰ্ণ এই  
প্রস্তর-ফলকের তারিখ ২৯শে মার্চ ১২৮১ খৃষ্টাব্দে স্থির করিয়াছেন।  
কৃষ্ণাচল চিকাকোলে এবং সিংহাচল নৃসিংহ-মন্দিরে ফলকস্থান নরহরি  
তীর্থের তথায় অবস্থানের কাল নির্ণয় করে।

বিষ্টারণ্য ভারতী ১২৬৮ শকাব্দে বিজয়নগর-রাজ হইতে তাহার শৃঙ্গ-  
গিরিমঠের জন্য ভূসম্পত্তি লাভ করেন। তিনি মাধব চতুর্থ শিষ্য  
অক্ষোভ্যের সম-সাময়িক।

অসিনা তত্ত্বমসিনা পরজীবপ্রভেদিনা ।  
বিদ্যারণ্যমরণ্যানীমক্ষোভ্য মুনিরচ্ছনৎ ॥

আবার বেদান্ত-দেশিক অয়োদশ শক-শতাব্দীতে জীবিত ধাকিয়া বিজয়নগর-রাজ্যের অনুরোধে বিদ্যারণ্য ও অক্ষোভ্যের বিচার-মীমাংসক হইয়াছিলেন। বেদান্ত-দেশিক বৈভব-প্রকাশিকা-গ্রন্থে এই ঘটনার উল্লেখ আছে। জয়তীর্থ বিজয়ে জয়তীর্থের সহিত বিদ্যারণ্য তীর্থের সাক্ষাৎ উল্লিখিত হইয়াছে। বিদ্যারণ্য নিজ-গ্রন্থে জয়তীর্থের ভাষ্য উক্তার-পূর্বক বিচার করিয়াছেন; স্মতরাং বিদ্যারণ্য, জয়তীর্থ, অক্ষোভ্য ও বেদান্ত-দেশিক একই সময়ের ব্যক্তি। উপরি-উক্ত প্রমাণাবলী হইতে আমরা অন্ন কথায় এই বুঝি যে,—

১। শকাব্দা ১০৪০, ১১০০ বা ১১৬০ বিলম্বী বর্ষে জন্ম।

২। শকাব্দা ১০৪০।

৩। ১১২১ শকাব্দার পর কোন বর্ষে।

৪। শকাব্দা ১১০০।

৫। নরহরিতীর্থ ১২০৩ শকের পূর্বে মধ্যের নিকট সন্ন্যাস গ্রহণ করেন ও ১২১৫ শকের পর তদীয় পীঠে অধিরোহণ করেন। প্রস্তর-ফলকত্রয় প্রমাণ।

৬। ভিন্ন ভিন্ন কাল-তালিকা হইতে জানা যায় যে, বিদ্যারণ্য, মধ্বশিষ্য অক্ষোভ্য ও বেদান্ত-দেশিক অয়োদশ শক-শতাব্দীর মধ্যভাগে বর্তমান ছিলেন। ইতিহাস ও প্রমাণ—এই প্রমাণের মধ্যে কোন্তী গ্রহণ করা কর্তব্য, তবিষ্যত একটী শুল্ক মীমাংসা হওয়া উচিত। প্রমাণগুলি আলোচনা করিলে আমরা দেখিতে পাই যে, প্রথম প্রমাণ অন্ত প্রমাণ-

বলীর মধ্যে পরম্পর বিরুদ্ধ হইলেও অন্ত পাঁচটী প্রমাণের সকল গুলিরই পোষণ করে। প্রথম প্রমাণের সহিত অন্ত প্রমাণগুলির বিরোধ নাই।

দ্বিতীয় প্রমাণ স্বীকার করিলে যদিও প্রথম প্রমাণের সহিত বিরোধ হয় না, তথাপি তৃতীয়, চতুর্থ, পঞ্চম ও ষষ্ঠি—এই প্রমাণ-চতুষ্টয়কে পরিত্যাগ করিতে হয়। তৃতীয় প্রমাণ শুন্দ বলিয়া গ্রহণ করিলে দ্বিতীয় ও চতুর্থ প্রমাণ-ব্যয় ত্যাগ করিতে হয়।

চতুর্থ প্রমাণ স্বীকার করিলে যদিও প্রথম প্রমাণের সহিত বিরোধ হয় না, তথাপি দ্বিতীয়, তৃতীয়, পঞ্চম ও ষষ্ঠি প্রমাণ-চতুষ্টয় ত্যাগ করিতে হয়।

পঞ্চম প্রমাণ শুন্দ বলিলে দ্বিতীয় ও চতুর্থ প্রমাণ ব্যতীত প্রথম, তৃতীয় ও ষষ্ঠের বিরোধ হয় না।

ষষ্ঠি প্রমাণ শুন্দ হইলে প্রথম, তৃতীয় ও পঞ্চম প্রমাণের সহ বিরোধ হয় না। দ্বিতীয় ও চতুর্থ প্রমাণের সত্যতা থাকে না।

এই প্রমাণগুলির মধ্যে প্রত্যেকটী ভিন্ন ভিন্ন পক্ষের বিরুদ্ধ যুক্তির কিন্তু আক্রমণ-যোগ্য, তাহার পর্যালোচনা করা আবশ্যিক। শ্রীমধ্বের নিজ-লিখিত গ্রন্থে, প্রস্তর-ফলকে বা ইতিহাসে প্রথম প্রমাণের বিলম্বী বর্ণের কথা উল্লেখ নাই। পূর্বমঠ-তালিকায় শকের উল্লেখ না থাকায়, স্মৃত্যুর্ধসাগর নামক প্রসিদ্ধ স্মৃতি-লিখিত শকের সহ পার্থক্য হওয়ায়, শ্রীমধ্বের নিজ-লিখিত কালের সহ পার্থক্য হওয়ায়, প্রস্তর ফলকের মিথ্যাত্ব প্রতিপন্ন না হওয়ায় এবং ঐতিহের বিরুদ্ধ হওয়ায় ঐ পাঁচটীর প্রতিপক্ষে শক ১০৪০ নিরূপিত হইতে পারে না। শ্রীমধ্ব-লিখিত তাংপর্য-নির্গং-গ্রন্থে কাল-বিষয়ক স্থান-ব্যয় প্রক্ষিপ্ত হওয়ার সন্তাননা থাকায়, অথবা অর্থাত্ত্ব-যোগ্যতা-ক্রমে ৪৩০০ কল্যন্দ লোক-কথিত বিলম্বী বর্ষ না হওয়ায় বা লেখকের কাল-বিষয়ে স্মৃত্যুর যথার্থে পলক্ষি

না থাকিলে উহা প্রমাণ বলিয়া গৃহীত হইবে না । স্মৃত্যৰ্থসাগর রচনাকালে লোক-মুখে বিলম্বী বর্ষে মধ্বের জন্মাদ্ব শ্রবণ করিয়া অহুমানক্রমে ১১০০ শকাব্দের বিলম্বী বর্ষ মধ্ব-জন্ম-কাল নিরূপিত হইয়া থাকিলে, প্রস্তর-ফলকের মিথ্যাত্ব প্রতিপন্ন না হওয়ায়, মধ্ব-লিখিত তাৎপর্য-নির্ণয়ের কালের সহিত বিরোধ হওয়ায়, ইতিহাসের সহ সামঞ্জস্যাভাবে সত্য বলিয়া গৃহীত হইতে পারে না । পঞ্চম প্রমাণের বিরক্তে প্রস্তর-ফলক পরে কোন ব্যক্তি কর্তৃক রক্ষিত হইবার অসম্ভাবনা না থাকায় প্রস্তর-ফলকোক্ত ভাষার প্রকৃত অর্থের বিপর্যয় হইবার সম্ভাবনা থাকায় প্রস্তর-ফলক-প্রমাণ নির্কীবাদে ঝুঁব সত্য বলিয়া গৃহীত হইতে পারে না । ঐতিহ-সমূহের নানাপ্রকার সাপেক্ষতা-নিবন্ধন নানাপ্রকার ভ্রম প্রবেশ করিবার সম্ভাবনা থাকে বলিয়া উহাকেও ঝুঁব সত্য বলা যাইতে পারে না ।

যাহা হউক, প্রমাণগুলি অবিশ্বাস করিবার নানাপ্রকার যুক্তি-সম্মতেও প্রমাণাবলী নিরপেক্ষভাবে আলোচনা করিলে ইহাই প্রতিপন্ন হয় যে, শ্রীমধ্বাচার্য ১১৬০ শকাব্দে বিলম্বী বর্ষে জন্মগ্রহণ করিয়াছেন । এই জন্মকাল নব্য মঠ-তালিকা বা স্মৃত্যৰ্থসাগরের বিরোধী হইলেও অন্ত চারি প্রকারের প্রমাণের বিরোধী নহে, পক্ষান্তরে ১০৪০ এবং ১১০০ শক পক্ষদ্বয় শ্রীমধ্বাচার্যের নিজ-লেখনীর প্রতিকূল । ১১৬০ শকাব্দায় জন্মগ্রহণ করিলে চারিটি প্রমাণ পক্ষাবলম্বন করে, অথচ ১০৪০ পক্ষে বা ১১০০ পক্ষে প্রথম প্রমাণ অর্থাৎ বিলম্বী বর্ষ ব্যতীত অন্ত নিরপেক্ষ প্রমাণাভাব । ১১৬০ শক বিলম্বী বর্ষ । মধ্ব-লিখিত ১১২১ শকাব্দের পর ১১৬০ শক ।

১১৬০ শকে জাত-ব্যক্তির ১২০৩ শকের পূর্বে নরহরি তীর্থকে সন্ন্যাস দিতে বাধা নাই, ১১৬০ শকে জাত-ব্যক্তির নিকট গৃহীত

সন্ন্যাস অক্ষোভ্য তীর্থ, বিশ্বারণ্য ও বেদান্ত-দেশিকের সম-সাময়িক হইবার অবোগ্য নহেন।

ইতিহাস ও প্রস্তর-ফলকাভাবে পূর্ব পূর্ব বিলম্বী বর্ষের উপর নির্ভর করাই স্বাভাবিক। তাহারাও এই দুইটীর সাহায্য পাইলে ১১৬০ শকাব্দাই এক বাক্যে স্থির করিতে পারিতেন।

( সঃ তোঃ ১৮।১ ; চৈত্র ১৩২১ বঙ্গাব্দ ; মার্চ ১৯১৫ খৃষ্টাব্দ )

---

## ঠাকুরের শুভ্রিমিতি

বৈষ্ণবের অসাধারণ অনুষ্ঠান-দর্শনে ঘনীঘী, এমন কি, শ্রদ্ধালু ব্যক্তিগণেরও ভাস্তু ধারণার উদয়—জগদ্গুরুর শুভ্রিমিতি-সংরক্ষণের আবশ্যকতা—ভগবন্তক কর্তৃর কলভোজা নহেন—কর্ম্ম ও ভক্তের শক্ত-ব্যবহার সমতাংপর্যাবিশিষ্ট নহে—ভক্তিবিনোদের বাবতীয় চেষ্টাকে তাহার হরিভজনকলপে দর্শনের পরিবর্তে কর্ম্মবীরের চেষ্টালপে দর্শনে আভ্যন্তরিন লাভ।

শ্রীমহাপ্রভু জীবের প্রতি করুণা করিয়া কালে কালে অলৌকিক চরিত্র-সম্পদ বৈষ্ণবগণকে জগতে প্রেরণ করেন। তাহাদের অসাধারণ অনুষ্ঠান-দর্শনে বিষ্ণুসমাজ দূরে যাক, হরি-সেবা-পরায়ণ শ্রেক্ষাবামু জনগণেরও অনেক সময় অম্পূর্ণ ধারণার উদয় হয়।

শ্রীগৌরাঙ্গের প্রেরণাক্রমে ঠাকুর ভক্তিবিনোদ স্বীয় প্রভুর আজ্ঞাসমূহ পালন করিয়া প্রভুর নিকট ফিরিয়া পিয়াছেন। এক্ষণে ভাগ্যহীন বৈষ্ণব-জগৎ তাহাকে সাক্ষাত্কাবে না পাইয়া কতই না অভাব অনুভব করিতেছেন। তবে যাহারা তাহার সাক্ষাৎ সান্নিধ্য লাভ করিয়া হরি-ভজনের অলৌকিক প্রণালী পাইয়া কৃতার্থ হইয়াছেন, আমাদের বিশ্বাস, তাহারা তৎসম্বন্ধীয় পবিত্র শ্বরণ-প্রভাবে সমধিক ভজন-যোগ্যতা লাভ করিতেছেন। ঠাকুরের স্বদীর্ঘ প্রকটকালের ঘটনাবলী শুন্দৰবৈষ্ণব-জীবনের প্রতিপদেই আদর্শ; স্বতরাং তাহার ভক্তিময় চরিত্র শুন্দৰভক্তের করে অক্ষিত হইলে তদশনে বৈষ্ণব-জগতের প্রভূত মন্ত্র সাধিত হইবে।

গত সংব্যাপ্তি \* ভক্তিবিনোদ দেবের শুভ্রিমিতির বিবরণ সংক্ষেপে

\* সংজ্ঞনতোষণী ১৮শ বর্ষ ১ম সংব্যাপ্তি

বর্ণিত হইয়াছে। তাহা পড়িয়া কেহ কেহ মনে করেন যে, গৌড়ীয়-শুদ্ধভক্তগণ যে মহাআর অর্লোকিক চরিত্র প্রতিপদেই অনুক্ষণ অনুসরণ করিল্লা স্মরণ করেন, সেই আদর্শ-চরিত্র জগদ্গুরুর আবার বাহ-অনুষ্ঠানময়ী স্মৃতি সংরক্ষিত হইবার আবশ্যক কি? কেহ বলেন, নিত্য-বৈষ্ণবের নিত্য-চরিত্র নিত্যকাল স্থিত, স্বতরাং স্মৃতিরক্ষণ-কার্য কর্মান্তর্গত হওয়ায় ত্রি প্রকার স্মরণের প্রয়োজন কি? বৈষ্ণবের তাদৃশ স্মৃতিরক্ষার যত্ন বৈষ্ণবোচিত নহে।

এই সকল তর্ক ধাহাদের হন্দয়ে হান পাইয়াছে, তাঁহাদের জন্য কয়েকটী কথা এস্তে উল্লেখ করিলে বোধ করি তাঁহারা আমাদের সবিনয় বাক্যকে নিজ-গুণে ক্ষমা করিতে পারেন। বিষয়-মদ্বান্ধ নির্বিশেষ-বাদী শ্রীগোরস্বন্দের অপ্রাকৃত শ্রীমুক্তির পূজাকে ; শ্রীচৈতন্যচরিতামৃত, শ্রীনরোত্থবিলাস, শ্রীমন্তাগবতাদি গ্রন্থকে ; শৃঙ্কোপ দাস, মধুর বি, গোদা দেবী, কুলশেখর রামানুজাদির অর্চা-বিগ্রহকে বাহ অনুষ্ঠানপূর্ণ কর্মপ্রয়াস বলিয়া গর্হণ করিতে পারেন ; ভক্তের কিন্তু সে-কথা হন্দয়ে হান পায় না। গৌর-গুণ-গান, তুলসীমালা ধারণ, উর্কপুণ্ডু সেবন, নাম-কৃপ-গুণ-লীলা-কীর্তন প্রভৃতি ভক্ত্যঙ্গ-যাজন মায়াবাদীর বিচারে কর্মান্তর্গত বলিয়া বিবেচিত হইতে পারে, কিন্তু ভগবানের সেবনোদ্দেশে। এই সকল ক্লতকর্মের ফলভোক্তা ভগবন্তক নহেন ; তাঁহাদের ভোক্তা—ভগবান্স্বয়ং। ভক্তির অনুষ্ঠান-সমূহ প্রাকৃত-দৃষ্টিতে বা মুঢ নয়নে কর্ম বলিয়া ক্লপান্তরিত হইলেও উহা হরিসেবা,—অনুষ্ঠান স্বার্থ-বিজ্ঞতিত ফল-ভোগ-কামনা নহে।

শ্রীভগবানের নববিধ ভক্তি-পর্যায়ে স্মরণকে “তৃতীয়া” আখ্যা দেওয়া হয়। ভগবান্স্ব ও ভগবন্তকের স্মরণ দোষাবহ নহে। যে স্তে স্মৃতি-রক্ষানুষ্ঠান প্রাকৃত-রাজস-ভাবোথ অর্থাৎ অনুষ্ঠানবর্গের প্রতিষ্ঠাবর্দক, সে-

স্থলে উহা আদরণীয় নহে। যে-স্থলে উহা নিশ্চৰ্ণ কৃষ্ণভজনের উদ্দেশে  
কৃত হয়, উহা শুন্দ হরিভজনের উৎসাহ-বৃত্তির অনুষ্ঠান-বিশেষ।

কর্ম্মগণ ফলকামোদেশে যে-সকল শব্দ ব্যবহার করেন,  
কৃত্ত্বগণের তত্ত্ব শব্দ দ্বারা ঠিক সেই ধারণা হয় না।  
কর্ম্মফলবাদীর স্মৃতিরক্ষা শব্দে বৈক্ষণের ব্যথিত হইবার কারণ নাই।  
কৃষ্ণনাম বলিলে অগ্নাভিলাষী, কর্ম্ম ও জ্ঞানী প্রভৃতি নামাপরাধিগণ যাহা  
বুঝেন, তাহা কখনই বৈক্ষণের গ্রহণীয় হয় না; আবার কৃষ্ণনামের  
অপ্রাকৃতানুভূতি কখনই অভক্তের বুঝিগম্য নহে। স্মৃতরাঃ যাহারা  
“স্মৃতিরক্ষণসভা” শব্দ শুনিয়াই শুন্দ, তাহাদের ধারণা উন্নত হওয়া  
আবশ্যক।

শ্রীভক্তিবিনোদ ঠাকুর কৃষ্ণের সেবা ও গৌরভক্তগণের হিতের জন্ম  
কর্তৃ না করিয়াছেন। তাহার সমগ্র প্রয়াসকে হরিভজন  
না দেখিয়া যিনি কর্ম্মবীরের ফল্পন্ত চেষ্টামাত্র অনুভব করেন  
এবং তাহার নিকট হইতে কর্ম্মবীর হইবার আদর্শ লাভ  
করিয়াছেন, আমরা তাহাদিগকে কিছু অধিক বলিতে চাহি না।  
তাহারা নিজ-ফলভোগময় কর্ম্মবুদ্ধি গ্রস্ত হইয়া স্মৃতি-সমিতিতে যোগদান  
করিয়া কর্ম্মজীবনের শেষ প্রাপ্য শুন্দভক্তিরাজ্যে প্রবিষ্ট হউন।  
সেখানে আসিলে তাহারা বুঝিবেন যে, ভগবন্মন্দির অপেক্ষা অপ্রাকৃত  
ভক্তের স্মৃতি-মন্দির কোন প্রকারে শুন্দভক্তির ন্যূন অনুষ্ঠান নহে; পরস্ত  
কোন কোন বিষয়ে কৃষ্ণের অবিক প্রসাদ লাভের স্বয়োগমাত্র।

( সং তোঃ ১৮২ ; বৈশাখ ১৩২২ বঙ্গাব্দ, এপ্রিল ১৯১৬ )

## দিব্যসূরি বা আল্বৱ্ৰ

বিশিষ্টাবৈত-সম্প্রদায়ে প্রাচীন সিদ্ধগণের আধ্যা—কোৰমতে দশ, কোন মতে দ্বাদশ আল্বৱ্ৰ—আল্বৱ্ৰগণের নাম-তালিকা—তাহাদের সংস্কৃত ও দ্রাবিড় নাম—দাক্ষিণাত্যে ইঙ্গনাথের মন্দিরে ও শ্রীরামানুজের আবির্ভাব-স্থান পেরেষেহুৰে আল্বৱ্ৰগণের অর্চামূল্তি ।

আচ্বৱ্ৰ বা আল্বৱ্ৰ—ইহা একটী দ্রাবিড়ীয় শব্দ, তামিল ভাষার অন্তর্গত । সংস্কৃত ভাষায় ইহার অর্থ—দিব্যসূরি, দিব্যসৌরী বা নিত্য-বোগী । বিশিষ্টাবৈত-বিশ্বসমতে শ্রীরামানুজ-সম্প্রদায়ের অতি প্রাচীন সিদ্ধ পার্বদ মহাঅৱগণ এইক্রম সংজ্ঞায় কথিত হইতেন ।

আল্বৱ্ৰগণের সংখ্যা কাহারও মতে দশ এবং অন্ত মতে দ্বাদশ । বৈকুণ্ঠ হইতে এই সকল নারায়ণ-পার্বদ ভাৰতবৰ্ষের দাক্ষিণাত্যে ভিন্ন ভিন্ন কালে ভিন্ন ভিন্ন স্থানে জন্মগ্রহণ কৰিয়াছিলেন । ইহাদের জীবন-বৃত্তান্ত সংস্কৃত-ভাষায় লিখিত ‘দিব্যসূরি-চরিতম্’ ও ‘প্রপন্নামৃতম্’ গ্রন্থে, তামিল ও সংস্কৃত-মিশ্র মণিপ্রবাল ভাষায় লিখিত ‘গুরুপুরম্পরা-প্রভাব’, ‘প্রবন্ধসার’, ও ‘উপদেশরত্নমালায়’, এবং দ্রাবিড়-ভাষায় লিখিত ‘পঢ়নড়ই-বিলকম্’ নামক গ্রন্থ-চতুষ্পায়ে উল্লিখিত আছে ।

প্রপন্নামৃতের ৭৪ অধ্যায় ১৫০১৬ শ্লোকে লিখিত আছে—

কাষাৰস্তুতমহদাহ্যভক্তিসারাঃ শ্রীমচ্ছাত্রিকুলশেখৰবিশুচিত্তাঃ ।

তত্ত্বাজ্বিৰেণুনিবাহচতুক্ষবীজ্ঞাঃ তে দিব্যসূরয় ইতি প্রথিতা মণোৰ্ব্যাঃ ॥

গোদাবতীত্বমিশ্রাত্যাং দ্বাদশৈতান্ত বিহুৰ্বুধাঃ ।

বিশ্বজ্য গোদাং মধুৱকবিমা সহ সন্তম ।

কেচিদ্বাদশসংখ্যাতান্ত বদন্তি বিবুধোত্তমাঃ ॥

- ১। কাষার মুনি বা সরোয়োগী ( দ্রাবিড় ভাষায়—পঞ্চগঁই আল্বর )
- ২। ভূতযোগী ( দ্রাবিড়—পুদ্রস্ত আল্বর )
- ৩। ভাস্তযোগী বা মহন ( দ্রাবিড়—পে আল্বর )
- ৪। ভক্তিসার ( দ্রাবিড়—তিক্রমচিসাইপ্পিরাণ আল্বর )
- ৫। শর্ঠারি, শর্ঠকোপ, পরাক্ষুণ, বকুলাভরণ ( দ্রাবিড়—নম্মাল্বর )
- ৬। কুলশেখর ( দ্রাবিড়—কুলশেখর আল্বর )
- ৭। বিষ্ণুচিত্ত ( দ্রাবিড়—পেরি ই-আল্বর )
- ৮। ভক্তাজ্ঞিষ্ঠুরেণু ( দ্রাবিড়—তোগুরড়িপ্পড়ি আল্বর )
- ৯। মুনিবাহ, যোগীবাহ, প্রাণনাথ ( দ্রাবিড়—তিক্রম্পাণি আল্বর )
- ১০। চতুর্ক্ষবি, পরকাল ( দ্রাবিড়—তিক্রমণ্পঁই আল্বর )  
এই দশজন সর্ববাদি-সম্মত দিব্যসূরি ব্যতীত অন্য কেহ—
- ১১। গোদা ( দ্রাবিড়—আগোল )
- ১২। রামানুজ ( দ্রাবিড়—ষংবাকুমানার, উদইয়াবার বা ইলাই আল্বর )  
দ্বাদশটাকে আল্বর বা দিব্যসূরি বলিয়া ধাকেন। অপরে গোদা দেবীকে  
বাদ দিয়া মধুর কবিকে দিব্যসূরি-তালিকার অঙ্গর্গত করেন।
- ১৩। মধুর কবি ( দ্রাবিড়—মধুরকবিগল আল্বর )  
শ্রীরঞ্জনান্ধের মন্দিরে স্বতন্ত্রভাবে এবং শ্রীপেরম্পেহরে এই দিব্যসূরি-  
গণের মূর্তি সংরক্ষিত আছে। প্রত্যহ তাহাদের পূজা হয়।

( সং তোঃ ১৮১২ ; বৈশাখ ১৩২২ বঙ্গাব্দ, এপ্রিল ১৯১৬ )

## শ্রীজয়তীর্থ

শ্রীমধ্ব-সম্প্রদায়ের আচার্য—১১৪৮ শকাব্দায় মঙ্গলাবেড়ে আবিভূত—পত্নীর সহিত কলহ—অশ্বারোহী সৈন্যদলে প্রবেশ—অক্ষোভ্য গুরুর মর্শনে দিব্যজ্ঞান লাভ—সন্ন্যাস প্রহণ—১১৯০ শকাব্দায় অপ্রকট—বহু মূলগ্রন্থ ও টাকার রচয়িতা—মাধব-গোড়ীয়-বৈষ্ণবগণের পূর্বগুরু—মধুচার্য হইতে গুরুপরম্পরা, উড়পীর উত্তরাটী মঠের তত্ত্ববাদি-শাখা—গোড়ীয়-বৈষ্ণব-শাখা।

ইনি শ্রীমধ্ব-সম্প্রদায়ের একজন সন্ন্যাসী আচার্য। ইঁহার পূর্বাশ্রয়ের নাম ধোগুরযুনাথ পন্থ, পিতার নাম রঘুনাথ রাও, মাতার নাম কুল্লা বাই। পাণ্ডেরপুরের নিকট মঙ্গলাবেড় নামক স্থানে ১১৪৮ শকাব্দায় জন্মগ্রহণ করেন। তিনি রঘুনাথ ভীমাবাইর পাণিগ্রহণ করিয়া ছিলেন। পত্নীর সহিত কলহ করিয়া স্বদেশ পরিত্যাগ-পূর্বক শ্রীরঞ্জপত্ন নামক স্থানে গমন করিয়া তথায় অশ্বারোহী সৈন্যদলে প্রবেশ লাভ করেন। একদিন অশ্বারোহণে নদী পার হইতে গিয়া অক্ষোভ্যের সহিত সাক্ষাৎ লাভ করিয়া অপূর্ব জ্ঞান লাভ করেন এবং নিজ-বৃত্তি পরিত্যাগ-পূর্বক তাঁহার নিকট ১১৬৭ শকাব্দায় অগ্রহায়ণ মাসে শুক্লা পঞ্চমী তিথিতে সন্ন্যাস প্রহণ করেন। দ্বিচত্ত্বারিংশৎ বর্ষ বয়ক্রমকালে হাইদ্রাবাদের ওয়াডি নামক স্থানের নিকটবর্তী মালখেড়-গেট-চ্ষেনে ১১৯০ শকাব্দার আষাঢ়ী কৃষ্ণ পঞ্চমীদিনে সমাধি লাভ করেন। মধু-সম্প্রদায়ে প্রবেশ লাভ করিয়া জয়তীর্থমুনি ২২ বৎসর ৭ মাসের মধ্যে অনেকগুলি গ্রন্থ রচনা করিয়া ছিলেন। গোড়ীয়-বৈষ্ণবগণের গুরু-পরম্পরার মধ্যে তাঁহার নাম দৃষ্ট হয়।

জয়তীর্থ-রচিত মূল গ্রন্থের মধ্যে (১) প্রমাণ-পদ্ধতি, (২) বাদাবলী,

(৩) শতাপরাধি-স্তোত্র ও (৪) পদ্মমালা ব্যতীত নিম্নলিখিত টীকা তাহার রচিত বলিয়া প্রসিদ্ধি আছে।

(১) মাধবভাষ্য—পূর্ণপ্রজ্ঞদর্শনের তত্ত্বপ্রকাশিকা টীকা, (২) সুধা—মাধবভাষ্যের অনুব্যাখ্যান, (৩) গ্রায়বিবরণ-টীকা, (৪) প্রমেয়দীপিকা-টীকা, (৫) গ্রায়দীপিকা-টীকা, (৬) তত্ত্বসংখ্যান-টীকা, (৭) তত্ত্ববিবেক-টীকা, (৮) উপাধি-খণ্ডন-টীকা, (৯) মাঘাবাদ-খণ্ডন-টীকা, (১০) মিথ্যাত্বানুমান-খণ্ডন-টীকা, (১১) তত্ত্বনির্ণয়-টীকা, (১২) গ্রায়কল্পতরু-প্রমাণ-লক্ষণ-টীকা, (১৩) কথালক্ষণ-টীকা, (১৪) তত্ত্বগ্নেত-টীকা, (১৫) কর্মনির্ণয়-টীকা, (১৬) ষট্প্রশ্নভাষ্য-টীকা, (১৭) দৈশাবাস্তু ভাষ্য-টীকা, (১৮) ঋগ্ভাষ্য-টীকা।

পূর্ব-গুরু-পরম্পরা—(১) শ্রীমন্মুরাচার্য, (২) পদ্মনাভ—১১২০, (৩) নরহরি তীর্থ—১১২৭, (৪) মাধবতীর্থ—১১৩৬, (৫) অক্ষোভ্যতীর্থ—১১৪০, (৬) জয়তীর্থ—১১৬৭।

শিশ্য-পরম্পরা—(উদীপি মঠের তীর্থোপাধিক উত্তরাটী মঠের তত্ত্ববাদি-শাখা)।

(১) বিদ্যাধিরাজ ১১৯০, (২) কবীন্দ্রতীর্থ ১২৫৪, (৩) বাগীশতীর্থ ১২৬১, (৪) রামচন্দ্র ১২৬২, (৫) বিদ্যানিধি ১২৯৮, (৬) রঘুনাথ ১৩৬৬, (৭) রঘুবর্য ১৪২৪, (৮) রঘুত্তম ১৪৭১, (৯) বেদব্যাস ১৫১৭, (১০) বিদ্যাধীশ ১৫৪১, (১১) বেদনিধি ১৫৫৩, (১২) সত্যব্রত ১৫৫৭, (১৩) সত্যনিধি ১৫৬০, (১৪) সত্যনাথ ১৫৮২, (১৫) সত্যাভিনব ১৫৯৫, (১৬) সত্যপূর্ণ ১৬২৮, (১৭) সত্যবিজয় ১৬৪৮, (১৮) সত্যপ্রিয় ১৬৫৯, (১৯) সত্যবোধ ১৬৬৬, (২০) সত্যসন্ধি ১৭০৫, (২১) সত্যবর ১৭১৬, (২২) সত্যধর্ম ১৭১৯, (২৩) সত্যসকল ১৭৫২, (২৪) সত্যসঞ্জুষ্ট ১৭৬৩,

(২৫) সত্যপরামৃণ ১৭৬৩, (২৬) সত্যকাম ১৭৮৫, (২৭) সচ্যুষ্ট ১৭৯৩,  
 (২৮) সত্যপরাক্রম ১৭৯৪, (২৯) সত্যবীর ১৮০১, (৩০) সত্যধীর ১৮০৮।

### গৌড়ীয়-বৈষ্ণব-শাখা—

(১) জ্ঞানসিঙ্কু, (২) দয়ানিধি, (৩) বিষ্ণানিধি, (৪) রাজেন্দ্র,  
 (৫) জয়ধর্ম, (৬) পুরুষোত্তম ও বিষ্ণুপুরী, (৭) ব্রহ্মণ্য, (৮) ব্যাসতীর্থ,  
 (৯) লক্ষ্মীপতি, (১০) মাধবেন্দ্রপুরী, (১১) উশ্বরপুরী, (১২) শ্রীকৃষ্ণ-  
 চৈতন্য—১৪২৬।

‘জয়তীর্থবিজয়’ নামক গ্রন্থে জয়তীর্থের জীবন-চরিত্র লিখিত আছে।

(সং তোঃ ১৮১২ ; বৈশাখ ১৩২২ বঙ্গাব্দ, এপ্রিল ১৯১৬)

---

## শ্রীগোদাদেবী

বিষ্ণুচিত্ত আল্বরের তুলসীকাননে আবিভূতা ও তৎকর্তৃক লালিতা-পালিতা—শ্রী, শু ও নীলা শক্তিত্বয়—নীলাশক্তির অংশে গোদাদেবীর আবির্ভাব—তগবদ্ধদেশে ব্রচিত মাল্য গোদার স্বগলদেশে ধারণ—বিষ্ণুচিত্তের গোদাকে তিরক্ষার—বিষ্ণুচিত্তের স্বপ্নদর্শন—গোদাতে লক্ষ্মীর অবতার-বৃক্ষ—গোদার নারায়ণ ব্যতীত অন্য পতি গ্রহণে অনিচ্ছা—রঞ্জনাধের সহিত গোদার বিবাহার্থ শোভাষাত্রা—রঞ্জনাধের শ্রীঅঙ্গে গোদার প্রবেশ—তামিল ভাষায় গোদা-ব্রচিত ধর্মগ্রন্থ।

শ্রীবিল্লিপুত্র নামক নগরে শ্রীবিষ্ণুচিত্ত নামক জনৈক আল্বরের স্বহস্ত-কর্ষিত তুলসীকাননে শ্রীগোদাদেবী আবিভূতা হন। জনকরাজ-সদৃশ বিষ্ণুচিত্ত স্বীয় কন্তাঙ্গানে গোদাকে লালন-পালন করিতেন।

৯৭ কলিগতাক্ষে নলবর্ষে বৈশাখ মাসে পূর্বকল্পনী নক্ষত্রে গোদাদেবী পৃথিবীতে আবিভূতা হন। স্থল-মাহাত্ম্য-গ্রন্থে লিখিত আছে যে, গুরুড় বিষ্ণুচিত্তরূপে জন্মগ্রহণ করিলে লক্ষ্মী শ্রীনারায়ণের নিকট বিষ্ণুচিত্তের তনয়াকৃপে পৃথিবীতে প্রকট হইবার প্রার্থনা করেন। নারায়ণ সেই প্রার্থনায় সম্মত হইয়া তাহার গোদা-মূর্তি পৃথিবীতে সকল নারায়ণ-মন্দিরে অর্চিত হইবেন, আজ্ঞা করেন। লক্ষ্মীর গোদা-নামী অর্চার উপাসনা-বন্দে শ্রীবৈষ্ণব-গণ মোক্ষ লাভ করিবেন। শ্রীনারায়ণের ত্রিবিধ শক্তির মধ্যে ইচ্ছাশক্তি অন্ততম। ইচ্ছাশক্তি হইতে শ্রী, শু ও নীলা বা নীলা নামী শক্তিত্বয় মৃর্ত্যুকারে যথাবিষ্ণুর সেবা করিয়া থাকেন। নীলা বা দুর্গা-শক্তি ব্রহ্মাণ্ডের কর্তা। তাহার অংশে গোদা ধরায় প্রকাশিত হইয়াছেন।

গোদা শ্রীরামাহুঙ্গীর বৈষ্ণবগণের মতে একজন আল্বরু। নারীমূর্তি ধারণ করিয়া তিনিই একমাত্র আল্বর-শ্রেণীর মধ্যে পরিগণিত

হইয়াছেন। কেহ কেহ তাহাকে আল্বৰ্ বলিতে ইচ্ছা করেন না।  
তাহারা দশটী আল্বৰ্ স্বীকার করেন।

বিষ্ণুচিত্ত অহনিশ পুষ্প-তুলসীকানন রচনা করিয়া কাননজ পুষ্প-তুলসী  
সংগ্রহ-পূর্বক মালা গাঁথিয়া বটশায়ী ভগবান্কে সমর্পণ করিতেন।  
বয়োবৃক্তির সুহিত গোদা ক্রমশঃ বালোচিত চাপল্যে অভ্যস্ত হইলেন।  
তাহার পিতা বিষ্ণুচিত্ত যে-সকল পুষ্প-তুলসী ও মালাদি ভগবান্ব বটশায়ীর  
জন্য পবিত্রভাবে সঞ্চয় করিতেন, বালস্বত্বাবক্রমে গোদা সেই গুলি তাহার  
অনুপস্থিতিকালে নিজের ভোগ্যজ্ঞানে ব্যবহার করিতে কুণ্ঠিত হইতেন না।  
একদিন সেইরূপ ব্যবহার বিষ্ণুচিত্তের নয়নপথে পতিত হইল। তিনি  
কল্প গোদাকে যারপরনাই তিরক্ষার করিলেন—“ভগবানের জন্য পুষ্প-  
তুলসী তাহাকে দিবার অগ্রে তুমি ক্রগুলি নিঃশঙ্খচিত্তে ভোগ কর, ইহাতে  
মহা সেবাপরাধ হয়। ভগবদ্নির্মাল্যই জীবের গ্রাহ। জীবের ভুক্তাবশেষ-  
দ্রব্য আমি ভগবান্কে জ্ঞাতসারে দিতে পারিব না।” বিষ্ণুচিত্ত সেই দিবস  
রিক্তহস্তে বটশায়ীর মন্দিরে গেলেন ও নিজ-কৃত্য সম্পন্ন করিয়া বাটীতে  
প্রত্যাগত হইলেন। তিনি নির্দ্রাবশে দেখিতেছেন যেন বটশায়ী তাহার  
সম্মুখে আসিয়া পুষ্প-তুলসী না লইয়া যাইবার কারণ জিজ্ঞাসা করিতেছেন।  
বিষ্ণুচিত্ত কারণ নিবেদন করিলে বটশায়ী বলিলেন “গোদা মাল্যাদি ধারণ  
করিলে তাহা অপবিত্র হয় না, বরং আমার অধিক গ্রীতির বিষয় হয়  
জানিবে। তোমার কল্প মাল্যাদি ব্যবহার করিয়া আমায় দিলে আমার  
অধিকতর গ্রীতির বিষয় হইয়া থাকে।” বিষ্ণুচিত্ত নির্দা হইতে উৰুক্ত  
হইলে বিশ্বাবিষ্ট হইয়া স্বীয় কল্প সৌভাগ্য চিন্তা করিতে লাগিলেন।  
তদ্বিসাবধি তিনি তাহার কল্পকে লক্ষ্মীর অবতার-জ্ঞানে পূজা করিতে  
লাগিলেন এবং তদীয় ব্যবহৃত পুষ্প-তুলস্তাদি শ্রীবটশায়ীকে প্রত্যহ প্রদান  
করিতে কুণ্ঠিত হইতেন না।

গোদার বঘোন্তির সহিত তাহার ভগবানের একমাত্র দাস্তের নিমিত্ত মনোবৃত্তি প্রক্ষুটিত হইতে লাগিল। শ্রীনারায়ণ ব্যতীত তাহার অন্য কোন মর্ত্য-পুরুষের পাণিগ্রহণ হৃদয়ের কোন দেশে স্থান পাইল না। শ্রীকৃষ্ণ ও গোপ-ললনাদিগের অত্যাশ্চর্য কৌড়া তাহার আলোচ্য বিষয় হইল। তত্ত্বাব-ভাবিত হইয়া ভগবৎপ্রেমলাভকল্পে তাহার চেষ্টাসমূহ লক্ষিত হইতে লাগিল। তখন হৃদয়ের ভাব কিছু কিছু বাহে প্রকাশ হইল।

বিষ্ণুচিত্ত গোদার ভাবাদি সন্দর্শনে তাহার হৃদাতাভিপ্রায় সংগ্রহ-মানসে উৰাহের প্রস্তাব উপস্থাপিত করিলেন। গোদা মর্ত্যমানবের সহিত বিবাহের প্রস্তাব শ্রবণ করিয়া যুগপৎ দুঃখিতা ও ক্রুক্ষা হইলেন। “মর্ত্য-জীবের সহিত বিবাহ দিলে আমার জীবনাবসান হইবে”—এ কথা পিতৃ-সন্নিধানে বলিতেও কুষ্টিত হইলেন না। বিষ্ণুচিত্ত গোদার নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করিলেন এবং নারায়ণের কোন বিশেষ মূর্তির কমনীয়ভাবে তাহার কল্প আকৃষ্ট হইয়াছেন জানিবার মানদে অষ্টোত্তরশত মূর্তির উল্লেখ করিলেন। গোদা পরম কৌতুহল-সহকারে সকল অর্চার কথা শ্রবণ করিয়া পরিশেষে শ্রীরঞ্জনাথের মাহাত্ম্য, অনুকম্পা ও সর্বোত্তমতায় আকৃষ্ট হইয়াছেন, প্রকাশ করিলেন। শ্রীরঞ্জনাথের সহিত গোদার কিঙ্কুপে বিবাহ হইবে, তত্ত্বাবনায় বিষ্ণুচিত্তের উৎকৃষ্ট চিন্তা উপস্থিত হইল। অবশেষে চিন্তামগ্ন হইয়া নিদ্রিত অবস্থায় শ্রীরঞ্জনাথ স্বতঃ প্রবৃত্ত হইয়া কল্প গোদার কর-গ্রহণ-প্রস্তাব করিতেছেন, দেখিতে পাইলেন।

শ্রীরঞ্জক্ষেত্রেরও প্রধান সেবক ভগবদাদেশে তত্ত্ব সেবকমণ্ডলী, ছত্র, আড়ানি প্রভৃতি শ্রীবিল্লিপুত্রুরে প্রেরণ করিলেন। তথায় গিয়া শ্রীগোদাদেবীকে রাজকীয় সন্দেশ ও সমাদরের সহিত আনিবার জন্য অনুমতি করিলেন। শ্রীরঞ্জ হইতে প্রেরিত সম্প্রদায় যথাকালে বিল্লিপুত্রুরে গমন

করিয়া বিশুচিত্তকে শ্রীরঞ্জনাথের আদেশ জ্ঞাপন করিল। বিশুচিত্তও বটশায়ীর নিকট সকল কথা জানাইলেন এবং তাহার সম্মতিও প্রাপ্ত হইলেন। গোদার জন্ম মণিময় সিংহাসন প্রস্তুত হইল। তাহার চতুর্দিকে আবরণ। শ্রীগোদা আর মর্ত্য-মানবের পরিদর্শনের যোগ্যবস্তু নাই; তিনি শ্রীভগবানের অস্তঃপুরচারিণী হইবার অধিকার লাভ করিয়াছেন।

মহাকোলাহলে গীত-বান্ধবাণুদিহারা দিক-সমূহ প্রপূরিত করিয়া গোদাদেবী শ্রীরঞ্জে শ্রীরঞ্জনাথের অস্তঃপ্রকোষ্ঠে নৌতা হইলেন। বিশুচিত্তের শিশুকল্প মথুরাবাসী রাজা বল্লভদেব তৎকালে শ্রীরঞ্জনাথ-মন্দিরে বিশ্বয়াবিষ্ট হইয়া দণ্ডয়মান। দেবী মণিময় শিবিকা হইতে অবতরণ-পূর্বক শ্রীরঞ্জনাথের সমীপবর্ত্তী হইয়া শেষশয়ারোহণ-পূর্বক শ্রীরঞ্জনাথে বিলীনা হইলেন; আর নরচক্ষুর গোচর হইলেন না। বিশুচিত্ত ও অগ্রাহ্য দর্শকবৃন্দ আনন্দাশ্রম-পরিপ্লুত হইয়া আত্মবিস্তৃত হইলেন।

তখন দৈববাণী হইল—“বিশুচিত্ত, তুমি আমাদের শ্বশুর হইলে। তোমাকে আমরা সম্মান প্রদান করি।” পঞ্চরাত্রোক্ত-বিধানমতে বিশুচিত্ত সমাদৃত হইলেপর তাহাকে বিল্লিপুস্তুরে গিয়া জীবনাবশিষ্টকাল বটশায়ীর পারিচর্যায় নিযুক্ত থাকিবার অনুমতি হইল। ইহাই গোদা-চরিত্র।

আধুনিক পণ্ডিতগণের কাল-বিষয়ক গবেষণা পাঠে জানা যায় যে, গোদাদেবী শকাদ্বীর দশম শতাব্দীতে শ্রীরঞ্জে আসিয়াছিলেন। তৎকালে যামুনাচার্য শ্রীরঞ্জনাথের মন্দিরে ছিলেন। তৎসম্বন্ধে বক্তব্য এই যে, গোদাৰ হায় কুলশেখবের কল্প। শ্রীরঞ্জনাথের করগ্রহণ করেন। সুতরাঃ যামুনাচার্যোৱ দ্রুই শতাব্দী পূর্বে ইহাদের অভ্যন্তরকাল হওয়া উচিত।

গোদাদেবী-রচিত তামিল-ভাষায় ‘তিরুঞ্জ্ঞানভৈ’ নামক গ্রন্থ আছে। কেহ কেহ বলেন, তাহার রচিত তামিল-গ্রন্থের নাম ‘নাচিম্বার তিরুমড়ি’।

( সং তোঃ ১৮।২ ; বৈশাখ ১৩২২ বঙ্গাব্দ, এপ্রিল ১৯১৬ )

## পাঞ্চরাত্রিক অধিকার

পাঞ্চরাত্রিক ও ভাগবত দ্বিবিধ বৈষ্ণব—অর্চনকারিগণ পাঞ্চরাত্রিক—ভাবমার্গানু-শরণকারিগণ ভাগবত—উভয় মতেরই শুল্কভক্তিই লক্ষ্য—‘পঞ্চরাত্র’ শব্দের অর্থ—পঞ্চজ্ঞান—লোকাচার্য-প্রণীত ‘অর্থপঞ্চক’—শ্রীমধ্বমতে পঞ্চদে—সপ্ত পঞ্চরাত্র—পঞ্চরাত্র ও বৈদিক অনুষ্ঠানের বৈশিষ্ট্য—ভাগবতগণের শায় পাঞ্চরাত্রিক বৈষ্ণবগণেরও ত্রিবিধ অধিকার—নবেজ্যা কর্ম—অর্থপঞ্চক-সম্বন্ধে শ্রীজীবপোষ্টামী।

বৈষ্ণবপ্রণ ভিন্ন ভিন্ন কালে ভিন্ন দেশে নানা নামে পরিচিত। কোন ঐতিহাসিক তাত্ত্বাদিগকে স্বাদশটী ভিন্ন শ্রেণীতে বিভক্ত করেন। সাহ্যত, ভক্ত, ভাগবত, পাঞ্চরাত্রিক, বৈথানস, কর্মহীন, অকিঞ্চন, সাম্প্রদায়িক প্রভৃতি নামভেদে অনেকস্থলে কীর্তিত হয়। আবার নির্বিশেষ-বাদীর অনুচর-স্বরূপে পঞ্চদেবোপাসকের অস্তভুত্ব বৈষ্ণব বা ধিয়সফিষ্ট-গণের মধ্যে বৈষ্ণব-পরিচয়াকাঙ্ক্ষ বাস্তিরও অভাব নাই। শেষেক্ষেত্রে পঞ্চোপাসক, নির্বিশেষ মত পোষণ করিয়া বৈষ্ণব-বিশ্বাস হইতে চ্যুত।

বৈষ্ণবগণ ভিন্ন শ্রেণীতে বিভক্ত হইলেও স্ফুলতঃ তাহাদের মধ্যে দ্রুইটী প্রবল বিভাগ দৃষ্ট হয়। অর্চন-আশ্রয়ে বৈষ্ণবগণ আপনাদিগকে “পাঞ্চরাত্রিক” এবং ভাবমার্গানুসরণে “ভাগবত” বলিয়া সংজ্ঞিত হন। শ্রীমহাপ্রভুর উপদেশ-মতে শ্রীভাগবতমার্গায় ও পাঞ্চরাত্রিক বৈষ্ণবের মধ্যে আনুষ্ঠানিক ভেদ লক্ষিত হইলেও উভয়েই শ্রীভগবন্তক। পঞ্চরাত্র ও ভাগবত উভয় অতেই শুল্কভক্তিকেই লক্ষ্য করে। শ্রীচরিতামৃত মধ্যলীলা উনবিংশ পরিচ্ছেদ ১৬৮ সংখ্যায় শ্রীপ্রভুর উক্তি—

এই শুল্কভক্তি, ইহা হৈতে প্রেমা হয়।

পঞ্চরাত্রে, ভাগবতে এই লক্ষণ কয়।

‘পঞ্চরাত্র’-শব্দে পাঁচটী জ্ঞান-বিষয়ক প্রণালী। ‘রা’ ধাতুর অর্থ দান করা। পঞ্চজ্ঞান-বিষয়ক কথা যে শাস্ত্রে উল্লিখিত হয়, তাহাই ‘পঞ্চরাত্র’। জ্ঞান-বচনই রাত্র। জ্ঞান পাঁচ প্রকার। তজ্জন্ত পণ্ডিতগণ এই শাস্ত্রকে পঞ্চরাত্র বলেন—

রাত্রঞ্চ জ্ঞানবচনং জ্ঞানং পঞ্চবিধং স্মৃতম্ ।

তেনেদং পঞ্চরাত্রঞ্চ প্রবদ্ধস্তি মনীষিণঃ ॥

( নারদপঞ্চরাত্র ১১১৪৪ )

[ ‘রাত্র’-শব্দের অর্থ—‘জ্ঞান’। জ্ঞান—পঞ্চ প্রকার। এইজন্ত মনীষিগণ এই গ্রন্থকে ‘পঞ্চরাত্র’ বলিয়া থাকেন। ]

প্রথম—সাত্ত্বিক জ্ঞান, দ্বিতীয়—নিষ্ঠাগ জ্ঞান, তৃতীয়—সর্বপর জ্ঞান, চতুর্থ—রাজসিক জ্ঞান এবং পঞ্চম—তামস জ্ঞান। রাজসিক জ্ঞান ভক্তের প্রাপ্য নহে এবং তামসিক জ্ঞান পণ্ডিতের বাঞ্ছনীয় নহে।

শ্রীরামানুজ-শিষ্য কুরোশের পুত্র পরাশর ভট্ট। পরাশরের শিষ্য বেদান্তী ও অনুশিষ্য নন্দুর বরদরাজ। ইঁহার শিষ্য পিলাই লোকাচার্য। ইনি ‘অর্থপঞ্চক’ নামে একখানি গ্রন্থ রচনা করেন। অর্থপঞ্চকের বঙ্গানুবাদ পূর্বেই সজ্জনতোষণী পত্রিকায় প্রকাশিত হইয়াছে। তাহাতে জীব, ঈশ্বর, পুরুষার্থ, উপায় ও বিরোধি-স্বরূপ—এই পঞ্চ স্বরূপজ্ঞানের অন্তর্গত পঞ্চভেদে পঞ্চবিংশতি অর্থ কথিত।

শ্রীমাধবগণের মতে বস্ত্র-বিষয়ে পঞ্চভেদ-জ্ঞান বর্ণিত হইয়াছে। ঈশ্বরে জীবে ভেদ, জীবে জীবে ভেদ, ঈশ্বরে জড়ে ভেদ, জড়ে জড়ে ভেদ ও জীবে জড়ে ভেদ—এই পঞ্চ জ্ঞান। ঈশ্বর, জীব, প্রকৃতি, কাল ও কর্ম—এই পঞ্চ-বিষয়ক জ্ঞানব্বারা পুরুষার্থ-জ্ঞান লাভ ঘটে।

পঞ্চ মহাভূত, পঞ্চ সূক্ষ্মভূত, পঞ্চ জ্ঞানেন্দ্রিয়, পঞ্চ কর্মেন্দ্রিয় ও তদ-তিরিক্ত মন, বুদ্ধি, অহঙ্কার, প্রকৃতি ও পুরুষ পঞ্চ-বিষয়ক পঞ্চ শুद্ধজ্ঞানও

পঞ্চরাত্র। নির্বিশেষবাদীর মতানুগত আগম-শাস্ত্রকেও পঞ্চাপাসকগণ পঞ্চরাত্র আধ্যা দেন।

পঞ্চরাত্র সাতটি—(১) ব্রাহ্ম, (২) শৈব, (৩) কৌমার, (৪) বাশিষ্ঠ, (৫) কাপিল, (৬) গৌতমীয় ও (৭) নারদীয়। ইহা নারদীয় পঞ্চরাত্রে বর্ণিত হইয়াছে। ব্রহ্মবৈবর্তপুরাণ কৃষ্ণজন্মথঙ্গ ১৩২ অধ্যায়ে লিখিত আছে যে, পাঁচটি পঞ্চরাত্রেই কৃষ্ণ-মাহাত্ম্য-বর্ণন-পূর্বক গ্রন্থের প্রবন্ধি হইয়াছে। বাশিষ্ঠ, নারদীয়, কাপিল, গৌতমীয় ও সনৎকুমারীয়—এই পাঁচটি সাহিক পঞ্চরাত্র। এতদ্বিতিরিক্ত হয়শৈব, পৃথু, ক্রব প্রভৃতি পঞ্চরাত্রের অস্তিত্ব আছে। শ্রীগৌড়ীয়-বৈষ্ণবের মধ্যেও শ্রীগৌরাঙ্গ, নিত্যানন্দ, অবৈত, গদাধর ও শ্রীবাসাদি ভক্তবৃন্দ—এই পঞ্চতত্ত্বের অর্চন হইয়া থাকে।

পাঞ্চরাত্রিকগণের অনুষ্ঠান আগমশাস্ত্র-বিহিত ; তজ্জন্ম পাঞ্চরাত্রিকগণ অর্চনপর। অযোগ্য ব্যক্তি অনুষ্ঠান-প্রভাবে যোগ্যতা লাভ করেন। যোগ্য ব্যক্তিই বৈদিক প্রয়োগের অনুষ্ঠান করেন। নারদাদি পঞ্চরাত্র ও বৈদিক সুপক ফল শ্রীমন্তাগবতের উদ্দেশ্য এক হইলেও অনুষ্ঠান-ভেদ সর্বতোভাবে স্বীকার্য।

অর্চনপর বৈষ্ণবগণের অধিকার ভাগবতগণের স্থায় তিনি প্রকার, শাস্ত্রে কথিত আছে।

অর্চনপর কনিষ্ঠ-বৈষ্ণব-লক্ষণে শাস্ত্র বলেন—

শঙ্খচক্রাদুর্ধ্বপুণ্ড্রধারণাদ্যাত্মলক্ষণং।

তন্মন্ত্ররণকৈব বৈষ্ণবত্তমিহোচ্যতে ॥

( ভক্তিসন্দর্ভ—২০১ সংখ্যাধৃত পদ্মপুরাণ-বাক্য )

[ শঙ্খ, চক্র, গদা ও পদ্মচিহ্নধারণ এবং ললাটাদি উর্ধ্ব ধাদশাঙ্গে হরি-মন্দির-পুণ্ড্র ধারণ করিয়া যিনি আপনাকে অপ্রাকৃত বিষ্ণুদাস-লক্ষণে অবগত আছেন এবং তাদৃশ বিষ্ণুমন্দির-চিহ্নের নমন্ত্ররণকূপ অনুষ্ঠানে জীবের

## শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী

বৈষ্ণবত্ব কথিত হয় । ] অর্চনপর মধ্যম-বৈষ্ণব-লক্ষণ-সম্বন্ধে শান্ত্র বলেন—

তাপঃ পুণ্ডঃ তথা নাম মন্ত্রো যোগশ পঞ্চমঃ ।

অমী পক্ষেব সংক্ষারাঃ পরমেকান্তিহেতবঃ ॥

( সন্ত্রিসন্দর্ভ—২০১ সংখ্যা ধৃত পদ্মপুরাণ-বাক্য )

[হরিতাপ, হরিপুণ্ড, বিশুদ্ধাস্ত্রবোধক নাম, বিষ্ণুমন্ত্র ও বিষ্ণুযোগ—এই পঞ্চসংক্ষারবিশিষ্ট হইলে বৈষ্ণব পরম ঐকান্তিক মহাভাগবত হইবার যোগ্য হন অর্থাৎ মধ্যম বৈষ্ণবার্থ্যা লাভ করেন। পঞ্চসংক্ষার পূর্বে সজ্জনতোষণীতে আলোচিত হইয়াছে । ] অর্চনপর উত্তম-বৈষ্ণব-লক্ষণ-সম্বন্ধে শান্ত্র বলেন—

তাপাদিপঞ্চসংক্ষারী নবেজ্যাকর্মকারকঃ ।

অর্থপঞ্চকবিদ্ব বিপ্রো মহাভাগবতঃ স্মৃতঃ ॥

( সন্ত্রিসন্দর্ভ—১৯৮ সংখ্যা ধৃত পদ্মপুরাণ-বাক্য )

[তাপ, পুণ্ড, নাম মন্ত্র ও যাগ—এই পঞ্চসংক্ষারবিশিষ্ট মধ্যম বৈষ্ণব-ব্রাহ্মণ নয় প্রকার ইজ্যাকর্ম সম্পাদন করিয়া অর্থপঞ্চকে অভিজ্ঞতা লাভ করিলে ‘মহাভাগবত’ বলিয়া কথিত হন। তিনি সেই কালে পাঞ্চরাত্রিক দীক্ষাদাতা গুরুর কার্য করিতে সমর্থ হন। ] এঙ্গত্ব গুরু-লক্ষণে শান্ত্র-বচন-সমূহ হরিভক্তিবিলাসে একপ উন্নত হইয়াছে—

অবদাতারঃ শুন্দঃ শ্বেচিত্তাচারতংপৰঃ ।

আশ্রমী ক্রোধরহিতে। বেদবিঃ সর্বশাস্ত্রবিঃ ॥

ধীমানমুক্তমতিঃ পূর্ণোহস্ত্ব। বিমর্শকঃ ।

সংগোহচৰ্চাস্ত ফুতধীঃ কৃতজ্ঞঃ শিয়বৎসলঃ ॥

( হঃ ভঃ বিঃ ১৩২ সংখ্যা ধৃত মন্ত্রমূল্যাবলী বচন )

[যাহার বংশ পাতিত্যাদি-গোষ্ঠীন, যিনি স্বয়ং পাতিত্যাদি-দোষহীন, স্বীয় বিহিত আচারে নিরুত, আশ্রমী, ক্রোধহীন, বেদবিঃ, সর্বশাস্ত্রজ্ঞ,

ধীমান্ত, স্থিরমতি, পূর্ণ, অহিংসক, বিবেচক, বাংসল্যাদি শুণবান্ত,  
ভগবৎপূজায় কৃতবুদ্ধি, কৃতজ্ঞ, শিষ্যবৎসল । ]

দেবতোপাসকঃ শাস্ত্রে বিষয়েষপি নিষ্পৃহঃ ।

অধ্যাত্মবিদ্বন্ত্বক্ষবাদী বেদশাস্ত্রার্থকোবিদঃ ॥

উদ্বর্তুং চৈব সংতর্তুং সমর্থী ব্রাহ্মণোভূমঃ ।

তপস্বী সত্যবাদী চ গৃহস্থে শুন্নকৃচ্যতে ॥

( হঃ ভঃ বিঃ ১।৩৪ সংখ্যা-ধৃত অগন্ত্যসংহিতা-বচন )

[ দেবোপাসক, শাস্ত্র, বিষয়-সমূহে নিষ্পৃহ, অধ্যাত্মবেত্তা, ব্রক্ষবাদী  
( বেদাধ্যাপক ), বেদশাস্ত্রের অর্থবিশারদ, মন্ত্রোক্তারে ও মন্ত্রসংহারে সক্ষম,  
ব্রাহ্মণশ্রেষ্ঠ, তপস্বী, সত্যবাদী ও গৃহী ব্যক্তিই শুন্ন বলিয়া অভিহিত  
হইয়া থাকেন । ]

ব্রাহ্মণঃ সর্বকালজ্ঞঃ কুর্যাদ সর্বেষনুগ্রহম্ ।

( হঃ ভঃ বিঃ ১।৩৬ সংখ্যা-ধৃত নারদপঞ্চরাত্র-বাক্য )

[ সর্বকালজ্ঞ ব্রাহ্মণ যাবতীয় বর্ণের প্রতিই অনুগ্রহ প্রকাশ  
করিবেন । ]

মহাভাগবত-শ্রেষ্ঠো ব্রাহ্মণো বৈ শুন্নন্মাম ।

সর্বেবামেব লোকানামসৌ পূজ্যো যথা হরিঃ ॥

( হঃ ভঃ বিঃ ১।৩৭ সংখ্যা-ধৃত পদ্মপুরাণ-বচন )

[ মহাভাগবত ও ভগবন্মাহাত্ম্যাদিবিং বিপ্রেই লোকমাত্রের শুন্ন, তিনি  
যাবতীয় লোকের মধ্যেই হরিবৎ পূজ্য । ]

মহাকুলপ্রসূতোহপি সর্বষজ্জেবু দীক্ষিতঃ ।

সহস্রশাখাধ্যায়ী চ ন শুন্নঃ স্তাদবৈষ্ণবঃ ॥

গৃহীতবিকুলীক্ষাকো বিকুপূজাপরো নরঃ ।

বৈষ্ণবোহভিহিতোহভিজ্ঞেরিতরোহস্তাদবৈষ্ণবঃ ॥

( হঃ ভঃ বিঃ ১।৪০, ৪১ সংখ্যা-ধৃত পদ্মপুরাণ-বচন )

[ মহাকুল-প্রসূত, সর্বযজ্ঞে দীক্ষিত ও সহস্রাখাধ্যায়ী ব্রাহ্মণও অবৈষ্ণব হইলে গুরুপদে অভিষিক্ত হইতে পারেন না । যে-ব্যক্তি বিষ্ণু-মন্ত্রে দীক্ষিত ও বিষ্ণু-পূজাপরায়ণ, তিনিই বৈষ্ণব বলিয়া অভিহিত হয়েন ; তদ্বিন অন্ত ব্যক্তি অবৈষ্ণব বলিয়া পরিগণিত । ]

শ্রীজীবগোস্মামী প্রভু ভক্তিসন্দর্ভে নবেজ্যা কর্মের একাপ সংজ্ঞা উক্তার করিয়াছেন—

অর্চনং মন্ত্রপঠনং যোগো যাগো হি বন্দনম् ।

নামসংকীর্তনং সেবা তচ্ছচৈরক্ষনং তথা ।

তদীয়ারাধনঞ্জেজ্যা নবধা ভিত্ততে শুভে ।

নবকর্ম্মবিধানেজ্যা বিপ্রাণাং সততং স্মৃতা ॥

( ভক্তিসন্দর্ভ ১৯৮ সংখ্যা-ধৃত পদ্মপুরাণ-বাক্য )

[ (১) অর্চন, (২) মন্ত্র-পঠন, (৩) যোগ, (৪) যাগ, (৫) বন্দন, (৬) নামসংকীর্তন, (৭) সেবা, (৮) চিহ্নধারা অক্ষন, (৯) বৈষ্ণব-পূজা । হে শুভে ! এই নয়টাকে ইজ্যা বলে । এই নব-কর্ম্মবিধানে ভগবদর্চন ব্রাহ্মণগণের সর্বদা বিধেয়, জানিতে হইবে । ]

শ্রীজীবপ্রভু অর্থপঞ্চক-ব্যাখ্যায় একাপ লিখিয়াছেন—

অর্থপঞ্চকবিত্তং উপাস্তঃ শ্রীভগবান्, তৎপরমং পদং, তদ্ব্যং, তন্মন্ত্রো, জীবাত্মা চেতি পঞ্চতত্ত্বজ্ঞাতত্ত্বম্ । তচ্চ শ্রীহ্যশীর্ষে বিবৃতং সংক্ষিপ্য লিখ্যতে । এক এবেশ্বরঃ কৃষ্ণঃ সচ্চিদানন্দবিগ্রহঃ । পুণ্ডরীকবিশালাক্ষঃ কৃষ্ণচূর্ণিতমূর্কজঃ ॥ বৈকুণ্ঠাধিপতিদেব্যা লীলয়া চিত্তপুরুষা । স্বর্গ-কাষ্ট্যা বিশালাক্ষ্যা স্বভাবাদ্ব গাঢ়মাশ্রিতঃ ॥ নিত্যঃ সর্বগতঃ পূর্ণো ব্যাপকঃ সর্বকারণম্ । বেদগুহ্যে গভীরাত্মা নানাশক্ত্যাদয়ো নব ॥ ইত্যাদি ।

তৎপরমং পদং । স্থানতন্ত্রমতো বক্ষ্যে প্রকৃতেঃ পরমব্যয়ম् । শুক্রস্তৰ-  
ময়ং সূর্যচন্দ্রকোটিসম প্রভম্ ॥ চিন্তামণিময়ং সাক্ষাৎ সচিদানন্দলক্ষণম্ ।  
আধাৰং সৰ্বভূতানাং সৰ্বপ্রলয়বর্জিতম্ ॥

তদ্বু ব্যং । দ্রব্যতন্ত্রং শৃঙ্গ ব্রহ্মন् প্রবক্ষ্যামি সমাসতঃ । সৰ্বভোগপ্রদা-  
যত্র পাদপাঃ কল্পপাদপাঃ ॥ তবন্তি তাদৃশাবল্যস্তুবক্ষাপি তাদৃশম্ । গন্ধ-  
কুপং স্বাদুরূপং দ্রব্যং পুষ্পাদিকঞ্চ যৎ ॥ হেয়াংশানামভাবাচ রসকুপং ভবেন্তি  
তৎ । অগ্নীজঁকৈব হেয়াংশং কঠিনাংশঞ্চ যন্তবেৎ ॥ সৰ্বং তন্তোতিকং বিৰু-  
ন হভূতময়ঞ্চ তৎ । রসস্ত ষোগতো ব্রহ্মন् ভৌতিকং স্বাদুবন্তবেৎ ॥ তন্মাৎ  
সাধ্যো রসো ব্রহ্মন् রসঃ স্বাদুব্যাপকঃ পরঃ । রসবন্তৌতিকং দ্রব্যমত্র  
স্বাদুসরূপকমিতি ।

তন্মন্ত্রঃ । বাচ্যতন্ত্রং বাচকতন্ত্রং দেবতন্মন্ত্রযোরিহ । অভেদেনোচ্যতে  
ব্রহ্মন্ তন্ত্রবিদ্র্হিবিচারিতঃ ॥ ইত্যাদি ।

জীবাত্মা । মুক্তসাগরসংযোগে তরঙ্গাং কণিকা যথা । জায়ন্তে তৎ-  
স্বরূপাশ্চ তহুপাধিসমাবৃতাঃ ॥ আশ্লেষাদুভয়োস্তুবদাত্মানশ্চ সহস্রশঃ ।  
সঞ্জাতাঃ সৰ্বতো ব্রহ্মন् মূর্ত্তিমূর্ত্তিস্বরূপতঃ ॥ ইত্যাগ্নিপি । কিন্তু শ্রীভগবদা-  
বির্ভাবাদিমু স্বষ্টোপাসনাশাস্ত্রাহুসারেণ অপরোহিপি বিশেষঃ কশ্চিজ্ঞেয়ঃ ।

( ভক্তিসন্দর্ভ—১৯৮ সংখ্যা-ধৃত পদ্মপুরাণ-বাক্য )

[ উপাস্ত শ্রীভগবান्, ভগবানের পরমপদ, তদীয় দ্রব্য, তদীয় মন্ত্র ও  
জীবাত্মা—এই পঞ্চতন্ত্র যিনি অবগত আছেন, তিনিই অর্থ-পঞ্চক-জ্ঞাতা ।  
এ বিষয় হয়শীর্ষপঞ্চরাত্রে বিবৃত হইয়াছে । এস্তে কেবলমাত্র সংক্ষেপে  
লিখিত হইতেছে । কৃষ্ণই একমাত্র ঈশ্বর, তিনি সচিদানন্দ-বিগ্রহ,  
পদ্মপত্র-সদৃশ বিশালানয়নযুক্ত এবং কৃষ্ণবর্ণ-খচিত কেশপাশবিশিষ্ট । সেই  
বৈকুঞ্চাধিপতি বিশালাক্ষী, সুর্গকাণ্ঠি, চিৎস্বরূপা লীলাদেবীকর্তৃক

স্বত্বাবতঃই দৃঢ়কাপে আলিঙ্গিত রহিয়াছেন। তিনি নিত্য, সর্বগত, পূর্ণ, ব্যাপক, সর্বকারণ, বেদের নিগৃতত্ত্ব, স্বরূপতঃ শুভ্র, নানাবিধি শক্তির আশ্রয় এবং নিত্য নবত্বাবযুক্ত। ইত্যাদি।

অনন্তর ভগবানের স্থানতত্ত্ব বলিব। উহা প্রকৃতির অতীত পদাৰ্থ, অব্যয়, শুন্দসন্তুষ্টময় ও কোটিচন্দ্ৰসূর্যের প্রভাযুক্ত। ঐ স্থান চিন্তামণিময়, সাক্ষাৎ সচিদানন্দ-স্বরূপ, সর্বভূতাধার ও সর্ববিধি প্রলয়-বর্জিত।

হে ব্রহ্মন्! এইবার সংক্ষেপে দ্রব্যতত্ত্ব বর্ণন করিব, তাহা শ্রবণ কৰুন। উক্ত স্থানে সর্বভোগপ্রদ কল্পক্ষ-সমূহই একমাত্র বৃক্ষ, তথাৱ লতাসমূহও তাদৃশ সর্বভোগপ্রদ এবং তদৃষ্টুত ফল-পুষ্পাদিও তাদৃশ। আবার সে-স্থানে সুগন্ধি সুস্বাদু দ্রব্য, পুষ্পাদি যাহা কিছু অবস্থিত, তাহাতে কোন হেয়াংশ না থাকায় সকলই রসস্বরূপ। ত্বক, বীজ এবং কঠিনাংশ যাহা কিছু, তাহাই হেয়াংশ, আৱ তাহা সকলই ভৌতিক; অতএব তাহা কথনও অভৌতিক হইতে পারে না। রস-সংযোগেই ভৌতিকবস্তু স্বাহুত্বাবযুক্ত হয়, অতএব হে ব্রহ্মন्! রসই পরমসাধ্য এবং ব্যাপক বস্তু। সাধারণতঃ ভৌতিক দ্রব্য রসবুক্ত, পরম্পরা এ স্থানে চিন্ময়দ্রব্যসমূহ—সাক্ষাৎ রসস্বরূপ।

সম্প্রতি তদীয় মন্ত্র-তত্ত্ব বলা যাইতেছে,—হে ব্রহ্মন्! দেবতা ও তদীয় মন্ত্রের মধ্যে বাচ্য-বাচক-সম্বন্ধ অবস্থিত। দেবতা—বাচ্য এবং মন্ত্র—তাহার বাচক। কিন্তু তত্ত্ববিদ্গণ বিচার-সহকারে মন্ত্র ও দেবতাকে অভিনন্দনপেই কীৰ্তন কৰিষ্যা থাকেন। ইত্যাদি।

এইরূপ জীৱতত্ত্ব—হে ব্রহ্মন্! বায়ু ও সাগৰের সংযোগে উৎপন্ন তরঙ্গ হইতে যেৱু পত্ৰ তৎস্বরূপ এবং তদীয় উপাধি-সমাবৃত সহস্র সহস্র কণিকার উৎপত্তি হয়, সেইরূপ উভয়ের আশ্লেষবশতঃ মুর্তি ও অমূর্তরূপে সহস্র সহস্র আঘাত প্রকাশ হইয়া থাকে। ইত্যাদি।

কিন্তু নিজ-নিজ উপাসনা-শাস্ত্রানুসারে শ্রীতগবদ্বির্তাবাদি-বিষয়ে  
এতদতিরিক্ত অপর কোন বিশেষভাবও জ্ঞাতব্য হইয়া থাকে । ]

পাঞ্চরাত্রিক বিধানানুসারে মধ্যম বৈষ্ণবের মন্ত্রগ্রহণরূপ অনুষ্ঠানের  
পর তাহার ব্রাক্ষণতা লাভ-সম্বন্ধে শাস্ত্র বলেন—

যথা কাঞ্চনতাং ষাতি কাংস্তং ব্রসবিধানতঃ ।

তথা দীক্ষাবিধানেন দ্বিজস্তং জায়তে নৃণাম् ॥

( হঃ ভঃ বিঃ ২৭ সংখ্যা-ধৃত তত্ত্বসাগর-বচন )

যস্ত বলক্ষণং প্রোক্তং পুংসো বর্ণাভিব্যঞ্জকম্ ।

বদন্তত্ত্বাপি দৃঢ়েত তত্ত্বেব বিনির্দিশেৎ ॥

( ভাঃ ৭।১।১।৩৫ )

ভক্তিরূপবিধা হেৰা ষস্মিন্ন রেচেছেহপি বৰ্ততে ।

স বিপ্রেন্দ্রো মুনিশ্চেষঃ স জ্ঞানী স চ পঞ্চিতঃ ॥

( পঞ্চপুরাণ )

কারণানি দ্বিজস্ত বৃত্তমেব তু কারণম্ ।

( মঃ ভাঃ অঃ পঃ ১৬৩।১০ )

শুদ্রো ব্রাক্ষণতাং ষাতি বৈগ্রহঃ ক্ষত্রিয়তাং ব্রজেৎ ॥

( মঃ ভাঃ অঃ পঃ ১৬৩।২৬ )

স্বতরাং ইহজন্মেই পাঞ্চরাত্রিক অধিকারীর ব্রাক্ষণতা লাভে কেহই  
বাধা দিতে পারেন না । কাহার মতে পাঞ্চরাত্রিক মহাভাগবতত্ত্ব  
জন্মান্তর-সাপেক্ষ ; পরম্পর শাস্ত্র-সমূহ, শ্রীমত্তাগবত বা শ্রীমহাপ্রভু তাহা  
বলেন না ।

( সঃ তোঃ ১৮।২ ; বৈশাখ ১৩২২ বঙ্গাব্দ ; এপ্রিল ১৯১৬ খৃষ্টাব্দ )

## বৈষ্ণব-স্মৃতি

প্রাকৃত অর্থী ও অপ্রাকৃত পরমার্থীর স্মৃতি-বিধান এক নহে—বিংশতি ধর্মশাস্ত্রের মধ্যে হারিত-মত বৈষ্ণবের অপেক্ষাকৃত আদরণীয়—শ্রীল গোপাল ভট্টের হরিভক্তি-বিলাসের প্রায় অর্দ্ধশতাব্দীর পরে রঘুনন্দনের অষ্টাবিংশতি তত্ত্ব—বৈষ্ণব সমাজ।

ভারতীয় আর্যগণ যে বিশেষ শাস্ত্রের বিধান-মতে নিজ-ব্যবহারিক ক্রিয়া সম্পন্ন করেন, তাহাই সাধারণতঃ স্মৃতি-শাস্ত্র নামে পরিচিত। কর্মফলবাদী যে-সকল বিধান পালন করিয়া ধর্ম সংরক্ষিত হয় মনে করেন, জ্ঞানকুশল মুক্তুগণ কর্মফল-তোগীর গ্রাম সেই সকল বিধান গ্রহণ করেন না। পরন্তু জ্ঞানজ কুচিক্ষিয়ে ফলভোগে উদাসীন হইয়া বৈরাগ্যপর বিষয়-সমূহকে পাপ-পুণ্যাতীত জ্ঞানী ব্যবহারিক বিধান মনে করেন। এজন্য ব্যবহারকুশল কর্মিগণ আপনাদিগকে অর্থী ও বিজ্ঞানরত বিরাগবিশিষ্ট জ্ঞানি-সম্পদায় আপনাদিগকে পরমার্থী সংজ্ঞায় অভিহিত করেন। আবার কর্ম-জ্ঞানাতীত ভক্তগণ জ্ঞানীর ফলভোগকামনা লক্ষ্য করিয়া উভয়কে অর্থী জ্ঞানিয়া কামনারহিত শাস্ত্র বৈষ্ণবগণকে ‘পরমার্থী’ সংজ্ঞা প্রদান করেন। প্রাকৃত যে-কোন ফল উদ্দেশ করিয়া যাহা কিছু অনুষ্ঠিত হয়, এমন কি, মোক্ষ পর্যন্ত সকলগুলিই কলান্তর্গত; সুতরাং প্রাকৃত চেষ্টার অধীন স্বার্থাঙ্কতা-মাত্র। ভক্তের নিখিল চেষ্টাই হৃষের জন্য বিহিত হয়। এজন্য কর্মী বা জ্ঞানীর প্রাকৃত নিজ-নিজ ফল-কামনা, ভক্তের নাথাকায় ভক্তের চেষ্টা তদ্বিতৰ কর্মী বা জ্ঞানীর গ্রাম নহে। প্রাকৃত অর্থী যে স্মৃতি-বিধানের বশীভূত, অপ্রাকৃত পরমার্থীর তাহা উদ্দেশ্য নহে। এই কারণে আমরা বলিতে পারি যে, অভক্ত ও ভক্তগণের ব্যবহারিক বিধানে ভেদ আছে। ফলবাদী ও কামগন্ধীন ভক্ত কখনই এক প্রকার বিধানে শ্রেণীবদ্ধ হইতে

পারেন না । অভক্তের বিধান—তাঁহার নিজ-মঙ্গলের জন্য ।  
ভক্তের বিধান—কৃষ্ণসেবার জন্য । একের উদ্দেশ্য—নিজ-মায়িক  
অনুভূতির কল-সাধন, অপরের উদ্দেশ্য—অপ্রাকৃত ভগবৎসেবা ।

বিংশতি ধর্ম-শাস্ত্রের মধ্যে হারীত-মত অপরগুলি হইতে বৈষ্ণবের  
অপেক্ষাকৃত আদরের বস্তু । বিংশতি ধর্ম-শাস্ত্র ব্যতীত পুরাণ-সমূহে কথিত  
বিধান-সমূহও বৈদিক প্রয়োগ-পদ্ধতির গ্রায় ব্যবহারকুশল স্মার্ত্তগণের  
আদরের বিষয় । বৈষ্ণবগণও বৈদিক প্রয়োগ-গ্রন্থ ও পুরাণ-সমূহে  
তাঁহাদের উপযোগী অরুষ্টান-সমূহ স্বীকার ও গ্রহণ করিয়া থাকেন ।  
মধ্যযুগীয় ব্যবহারিক স্মার্ত্তগণ দেশ-বিদেশে কয়েকখানি স্মৃতি-নিবন্ধ  
লিপিবন্ধ করিয়াছেন । বৈষ্ণবগণ স্ব-স্ব সম্প্রদায়ের জন্য শাস্ত্র হইতে প্রমাণ-  
সমূহ গ্রহণ-পূর্বক বৈষ্ণব-জীবনের জন্য বিধি-বিধান গ্রন্থাকারে লিখিয়াছেন ।

বঙ্গদেশে গৌড়ীয়-বৈষ্ণবগণের জন্য বিশুদ্ধ শাস্ত্র অবলম্বন করিয়া  
শ্রীমহাপ্রভুর আদেশক্রমে সঙ্কলিত শ্রীসনাতন গোস্বামীর শ্রীহরিভক্তি-  
বিলাস-গ্রন্থ শ্রীগোপাল ভট্ট গোস্বামী সম্পাদন করেন । তাঁহার অনুযান  
অর্কে শতাব্দী পরে বন্দ্যঘাটীয় শ্রীরঘূনন্দন ভট্টাচার্য বঙ্গীয় ব্যবহার-  
কুশল স্মার্ত্তগণের পক্ষে প্রাকৃত ব্যবহার নির্কাহের জন্য অষ্টাবিংশতি তত্ত্ব  
নামে কতকগুলি প্রবন্ধ রচনা করেন । উহাতে তিনি হরিভক্তিবিলাস  
হইতে অনেক স্থলে মতের পার্থক্য স্থাপন করিয়াছেন । ভারতবর্ষের  
অন্তর্গত স্থানে নিজ-নিজ প্রদেশের ব্যবহার-উপযোগী স্মৃতি-নিবন্ধ রচিত  
হইয়াছে, দেখা যায় ।

এক্ষণে অনেকের নিকট ইহা প্রশ্নের বিষয় হইতে পারে যে, যখন  
স্মৃতিলেখকগণের মূল অবলম্বন এক, তখন বিধান-বিষয়ক সিদ্ধান্তের  
পার্থক্য কেন হইল ? তদুত্তরে ইহাই বলা যাইতে পারে যে, বৈষ্ণব-স্মৃতি-  
লেখক ভগবানের নিত্য-দেবক এবং কর্মফলবাদি-স্মৃতিলেখক স্বীয় ভোগ-

তাৎপর্যপর । ভগবদুপাসনার কর্মফলবাদীর নিত্যকৃটি ও বিশ্বাস নাই, এজন্ত তাহার নিকট হইতে নিরপেক্ষ বিধান পাওয়া দুর্যট ।

হিন্দু-সমাজ ব্যবহারিক স্বার্ত্ত মহাশয়ের বিধান অনুগমন করিতে বাধ্য হইলেও তদস্তর্গত শুন্দৰৈষণ্যবগণ কর্মফলবাদীর স্মৃতি পালন করিতে বাধ্য নহেন । পরমার্থিগণের কুকুরভজনের সংসারেও কোন কোন স্থলে স্বার্ত্তের বিধি অক্ষুণ্ণ রাখিয়া বৈষ্ণব-স্মৃতির অনুগমন করা ঘটে না । ইহা কেবল তাহাদের ছৰ্বলতা ও মৃচ্যুতার ফল । পারমার্থিক গৃহস্থগণ যখন শিক্ষা-প্রতাবে নিজ-নৎশাস্ত্র ও নিজ-মর্যাদা উপলক্ষ্মি করিবেন, তখন আর তাহাদিগকে পরমুখাপেক্ষী হইতে হইবে না । পরমার্থিগণ বৈষ্ণব-স্মৃতি-অনুসারে কুকুরসংসারযাত্রা নির্বাহ করিবেন । নিরীশ্বর স্বার্ত্তগণ তাহাদিগের প্রতি বল-প্রয়োগে কখনই ক্ষমবান হইবেন না ।

বৈষ্ণব-সমাজ তাহাদের আচার্যের যাথার্থ্য অনুসরণ করিয়া জৈবন্যাত্মা নির্বাহ করিলে জগতে কোন বিশৃঙ্খলতা উদয় হইবার সম্ভাবনা নাই । ব্যবহারিক স্বার্ত্তগণ কখন কখন বিষ্ণুভক্তির প্রতি কটাক্ষ করিয়া নানাপ্রকার মৃচ্যুতার পরিচয় দেন ; কিন্তু ঐ প্রকার সঙ্কীর্ণ বিচার কখনই তাহাদিগকে উদার বলিয়া প্রতিপন্থ করিতে পারিবে না । বর্তমান সময়ে কলিকাল প্রবৃত্ত হওয়ায় বৈষ্ণবগণের বিশুদ্ধ বিচারও তার্কিকের বৃথা বিতঙ্গার অন্তভুর্ক্ত হইতেছে । সকলই পরমার্থ-নিষ্ঠার শিথিলতা-জ্ঞাপক । প্রাকৃত-বলে যাহারা বলী, সেই অপ্রাকৃত-বিচার-রহিত স্বার্ত্তগণের আনুগত্য পরম মহান् বৈষ্ণবগণের শোভনীয় নহে । তাহারা সর্বতোভাবে বৈষ্ণব-স্মৃতির অনুগমন করিবেন, আমাদের বিশেষ অনুরোধ ।

( সঃ তোঃ ১৮১২ ; বৈশাখ ১৩২২ বঙ্গাব্দ ; এপ্রিল ১৯১৬ খৃষ্টাব্দ )

## শ্রীভক্তাজ্যুরেণ্ট

বিশিষ্টাবৈত-সম্প্রদায়ের মতে নারায়ণের বনমালার অবতার—দেবদেবী নামী বেঞ্চার কপটতায় প্রলুক—লক্ষ্মীদেবীর অনুরোধে শ্রীরঞ্জনাথের বিপ্রনারায়ণের ( ভক্তাজ্যুরেণ্ট পূর্বনাম ) প্রতি কৃপা ও কর্মবিপাক হইতে উদ্ধার—বিপ্রনারায়ণের বৈষ্ণব ও রঞ্জনাথের সেবায় জীবনযাপন—দেবদেবীর ও মঙ্গল-লাভ ।

২৮৮ কলিগতাদে দাক্ষিণাত্যে চোলরাজ্যান্তর্ভুক্ত মণ্ডনগুড়ি গ্রামে শোলীয় ব্রাহ্মণ-বংশে অগ্রহায়ণ মাসে এই মহাত্মা জন্মগ্রহণ করেন। ভক্তাজ্যুরেণ্ট পূর্ব নাম—বিপ্রনারায়ণ। বিপ্রনারায়ণ স্বভাবসিদ্ধ যোগী ছিলেন। পার্থিব সংসারবাসনা তাহার মনোমধ্যে উদ্বিদিত হয় নাই। তিনি ব্রাহ্মণেচিত সংক্ষার-সম্পন্ন হইয়া বেদ ও বেদান্তসমূহে অধিকার লাভ করিয়াছিলেন। শ্রীরামানুজীয় বৈষ্ণবগণের বিশ্বাস-মতে ভক্তাজ্যুরেণ্ট নারায়ণের বনমালার অবতার। বৈজয়ন্তী নামক বনমালা নারায়ণের গলদেশ শোভা করে।

একদা বিপ্রনারায়ণ শ্রীরঞ্জমে উপনীত হইয়া শ্রীরঞ্জনাথ-দর্শনে পরমাঙ্গ হইয়াছিলেন এবং তাহার সেবায় অবশিষ্ট জীবন উৎসর্গীকৃত করিবার মানস করেন। তুলসী ও পুষ্পাদি উৎপন্ন করিয়া উহা ভগবানে সমর্পণই তাহার একমাত্র সেবা ছিল। অহিংসা, ইন্দ্রিয়নিগ্রহ, সর্বভূতে দয়া, ক্ষান্তি, ধ্যান, তপস্থা, জ্ঞান এবং সত্যকূপ অষ্ট প্রকার মানস-পুষ্পার্জন-স্বরূপ আট প্রকার পুষ্পমালা দ্বারা তিনি বিষ্ণুর প্রতিজ্ঞ চেষ্টা করিতেন।

ভক্তাজ্যুরেণ্ট এবস্প্রকারে শ্রীরঞ্জনাথের সেবাপরায়ণ হইয়া নিচুলাপুরী বা উরাইউর নামক রাজধানীর নিকটবর্তী স্থানে পুষ্পকানন নির্মাণ করিলেন। তিরুক্করম্বাহুর নিবাসিনী অতুল্য রূপ-যৌবনসম্পন্না দেবদেবী

নাম্বী এক বাঁরনাৰী তৎকালে চোলৱাজ-প্রাসাদে যাতায়াত কৰিত । এক-দিন সেই স্বীলোকটী নিজ-ভগিনীৰ সহিত প্রাসাদ হইতে প্রত্যাগমনকালে ভজ্ঞাজ্যুৰেগুৰ পুষ্পতুলসী-কানন সন্দৰ্শন-পূৰ্বক বৃক্ষতলে উপবিষ্ট হইয়া শ্রান্তিদূৰ কৰিতে লাগিল । কিয়ৎক্ষণ পৱে তাহারা ভজ্ঞাজ্যুৰেগুকে কানন-মধ্যে বৃক্ষাদিৰ সেবানিৱত দেখিতে পাইল ।

দেবদেবী তাহার ভগিনীকে জিজ্ঞাসা কৱিল,—“এই লোকটী কি পাগল ? সে একাগ্রমনে কাননজ বৃক্ষাদিৰ পরিচর্যায় এতাদৃশ ব্যস্ত যে, আমাদেৱ আকৰ্ষণ ইঁহার নিকট একুপ ক্ষুদ্র হইল কেন ?” শুনুন্তে সে বলিল,—“ভগবন্তকেৰ বাহুবলৰ প্রতি স্বাভাবিক ওদাসীন্ত আছে ।” তাহাদেৱ পৱম্পৰ এই ভক্তেৰ সম্বন্ধে নানা কথা আলোচনা হইল । পৱে ভগিনী কহিল, “তুমি ষদি উহাকে স্বীয় কুপলাবণ্যে মোহিত কৰিতে সমর্থ হও, তাহা হইলে আমি ছয় মাস বিনা বেতনে তোমার পরিচর্যা কৱিব ।” দেবদেবীও প্রতিজ্ঞা কৱিল যে, “উহাকে মোহিত কৰিতে না পারিলে আমি তোমার একুপভাবে সেবা কৱিব ।” এইকুপ কথোপকথনান্তে দেবদেবী ভগিনীৰ হস্তে অলঙ্কারাদি বেশভূষা নিজ-গৃহে পাঠাইয়া দিয়া সাধুৰ চৱণে আসিয়া নানা দৈত্য-প্রণতি জ্ঞাপন কৱিল । সৱলচিত্ত ভক্ত, কপটিনীৰ কথায় বিশ্বাস কৱিলেন । তাহার বৃক্ষাদিৰ পরিচর্যা ও সকল বিষয়ে সাহায্যে প্রতিশ্রুত হওয়ায় তিনিও তাহার কথায় সম্মত হইলেন । কিছুদিন পৱে একদিন প্রচুৰ বৃষ্টি হওয়ায় আর্দ্রবসনা সন্দৰ্শনে দয়াপৱৰশ হইয়া দেবদেবীকে গৃহে আহ্বান কৱিলেন । মেও স্বয়োগ বুঝিয়া ক্রমে ক্রমে নিজ মনোগত অভিপ্রায় প্রকাশ কৰিতে লাগিল । সৱলচিত্ত বিপ্রনারায়ণ দিন দিন সাধুবল হারাইতে লাগিলেন । অবশেষে ঈশকৈক্ষর্য ক্রমশঃ দেবদেবীৰ উদ্দেশ্যেই পৱিণ্ট হইল । দেবদেবীও স্বয়োগ পাইয়া এক্ষণে বৰ্ষাস্তে স্বল্পার্থ দেখিয়া স্বগৃহে গমন কৱিল । বিপ্রনারায়ণও নিজ-ছৰ্বনতাৰকে

দেবদেবীর অনুগামী হইলেন। ক্রমে দেবদেবী বিপ্রনারায়ণকে হতাদর করিতে আরম্ভ করিল। একদা বিপ্রনারায়ণ দেবদেবীর গৃহস্থারে অপেক্ষা করিতেছেন, এমন সময়ে শ্রীরঞ্জনাথ লক্ষ্মীসহ সেই পথ দিয়া যাইতেছেন। লক্ষ্মী বিপ্রনারায়ণকে দেখিয়া বুঝিতে পারিলেন যে, বিপ্রনারায়ণ তাহাদের পূর্ব-পরিচিত দাস। কালবৈগ্নেয় এরূপ ভাবাপন্ন হইয়া শোচনীয় দশা লাভ করিয়াছেন। লক্ষ্মীদেবী শ্রীরঞ্জনাথকে বিপ্রনারায়ণের কথা জানাইলেন এবং নিজ-দাসকে উদ্ধার করিবার জন্য দয়ার্দা হইয়া অনুরোধ করিলেন। শ্রীরঞ্জনাথ হাস্তমুখে লক্ষ্মীর অভিলাষ-পূরণে প্রতিশ্রুত হইলেন।

ভক্তবৎসল ভগবান্ম রঞ্জনাথ নিজ-ব্যবহার্য একটী স্বর্ণপাত্র লইয়া দেব-দেবীর দ্বারদেশে ভৃত্যবেশে দণ্ডয়মান। কিয়ৎক্ষণ পরে পদাঘাত দ্বারা দেবদেবীর দ্বারোদয়াটনে চেষ্টা করিলে দেবদেবী বাহির হইয়া তাহাকে কারণ জিজ্ঞাসা করিল। রঞ্জনাথ কহিলেন,—“আমি আমার প্রভু বিপ্রনারায়ণ কর্তৃক আদিষ্ঠ হইয়া তোমাকে এই স্বর্ণপাত্রটী দিবার জন্য আসিয়াছি। অনতিদূরেই তোমার জন্য বিপ্রনারায়ণ অপেক্ষা করিতেছেন।” স্বর্ণপাত্র পাইয়া বারনারী আগ্রহ-সহকারে বিপ্রনারায়ণের নিকট উপস্থিত হইয়া তাহাকে সমাদরে গৃহাভ্যন্তরে লইয়া গেল। শ্রীরঞ্জনাথ-দেবও অদর্শন হইলেন। প্রাতঃকালে রঞ্জনাথের পূজকগণ স্বর্ণপাত্র না পাইয়া অধ্যক্ষ মহাশয়কে জ্ঞাপন করিল। নিচুলাপুরাধিপতিও এ কথা জানিতে পারিলেন। দেবদেবীর জনৈক দাসী মন্দিরাধ্যক্ষের নিকট বিপ্রনারায়ণ কর্তৃক ত্রিপ্রকার স্বর্ণপাত্র শুদ্ধানের কথা গল্পছিলে বলায় রাজাদেশবশে তাহারা উভয়েই রাজস্থারে নীত হইলেন। রাজা দেবদেবীর অর্থদণ্ড করিলেন এবং বিপ্রনারায়ণের নিকট দেবদেবীর কথিত ঘটনাবলী অমিল হওয়ায় তাহাকে কারাগারে নিষ্কেপ করিলেন।

লক্ষ্মী ভক্তের এই হৃদিশা দেখিয়া রঞ্জনাথকে পুনরায় করুণাপরবশ

হইবার প্রার্থনা করিলেন। রঞ্জনাথ রাজাকে স্বপ্ন দিলেন। রাজা প্রাতে উঠিয়া বহসমাদরে বিপ্রনারায়ণকে উন্মুক্ত করিলেন এবং দেবদেবীর অর্থদণ্ড প্রত্যর্পণ করিলেন।

বিপ্রনারায়ণ স্বীয় প্রাক্তন কর্মবিপাক এবং পরমকারণিক প্রভু রঞ্জনাথের দয়া উপলক্ষ্মি করিয়া আপনাকে বিশেষরূপে তিরস্কার করিতে লাগিলেন। তিনি অপরাধ হইতে মুক্ত হইবার জন্য ভগবন্তক্রে পাদোদক গ্রহণ এবং পদধূলি দ্বারা স্বীয় শিরোদেশ পবিত্র করিলেন। তদবধি নিজ-অভিলাষ-মতে তাহার নাম ভক্তাজ্যুরেণু বা তামিল ভাষায় তোণ্ডীরঁড়িশ্চি নাম প্রচার করিলেন। তিনি সাধারণ লোকের গ্রাম বহু তীর্থস্থান অমণের সঙ্গে মনোমধ্যে স্থান দিলেন না। কেবল শ্রীরঞ্জনাথের সেবায় জীবন অতিবাহিত করিলেন। তিনি তিরুমলই নামক শ্রীরঞ্জনাজের স্তব-গ্রন্থ রচনা করেন। দেবদেবীও এই ঘটনায় বিশেষ শিক্ষা লাভ করিলেন। তাহাতেও সাধুত্ব দেখা দিল। তিনি নিজ-বিভাদি সমস্তই শ্রীরঞ্জনাথে অর্পণ করিয়া সেবা-কার্যে ব্রতী হইলেন।

ভক্তাজ্যুরেণু ‘তিরুমলই’ নামক গ্রন্থ ব্যতীত আর একখানি তত্ত্ব-গ্রন্থ রাখিয়া গিয়াছেন, তাহার নাম—‘তিরুপপল্লিয়েড়ুচ্চি’ অর্থাৎ পরমাত্মাৰ জাগরণ। উভয় গ্রন্থই তামিল-কবিতাপূর্ণ। তিরুমলই অর্থাৎ ধন্য মালিক। কথিত আছে, ১০৫ বৎসর বয়সে তিনি বৈকুণ্ঠগামী হন।

তিরুমলই নামক দাতা ভক্ত যে-কালে শ্রীরঞ্জনাথের চতুর্থ প্রাকার নির্মাণ করেন, তখন তিনি ভক্তাজ্যুরেণুর তুলসী-কানন রক্ষা করিয়া-ছিলেন, তজ্জন্ম তিনি তিরুমলইকে বিশেষ আণীর্বাদ জ্ঞাপন করেন। ইহা ‘গুরু-পরম্পরাই’ গ্রন্থে উল্লিখিত আছে।

( সঃ তোঃ ১৮৩ ; জ্যৈষ্ঠ ১৩২২ বঙ্গাব্দ ; মে ১৯১৬ খৃষ্টাব্দ )

## শ্রীকুলশেখর

শেররাজ-বংশে আবিভূত—বিশিষ্টাবৈত্ত-মতে কৌস্তভমুনির অবতার—ভগবৎসেবায় তন্ময়তা—শ্রীরামচন্দ্রে অপূর্বভজ্ঞ—বৈষ্ণব-বিরোধী মন্ত্রিবর্গের কুচক্ষান্ত—দুঃসঙ্গ-ত্যাগের অপূর্ব আদর্শ—শ্রীরংমাথ-মন্দিরের সেবা—তামিল-ভাষা ও সংস্কৃত-ভাষায় গ্রন্থ-প্রচার—মুকুন্দমালার রচয়িতা—কুলশেখরের অভ্যন্তরিকাল-বিচার।

কল্যান ২৭ বর্ষে কুলশেখর আলুবুরু পরাভব বৎসরে পুনর্বসু নক্ষত্রে কল্পিভূমিতে শেররাজ-বংশে জন্মগ্রহণ করেন। তাহার পিতা দৃঢ়ব্রত বহুকাল অপূর্বক থাকিয়া বহুতপদ্মা-ফলে কুলশেখরকে পুত্ররূপে লাভ করিয়াছিলেন। শ্রীনারায়ণের কৌস্তভমণির অবতার বলিয়া কুলশেখর শ্রীবৈষ্ণবগণের নিকট পরিচিত। কল্পিনগর, মলয়ালম বা মালাবর প্রদেশের অস্তর্গত। শেররাজ বা কেররাজগণ কেরলদেশে বহুকাল হইতে রাজ্য করিয়া আসিতেছেন। প্রাচীন কেরলদেশ বর্তমান সময়ে ত্রিবাস্তুর রাজ্যাস্তর্গত হইয়াছে। কুলশেখর কেবল যে কেরলাধি-পতি ছিলেন, এরূপ নয়; তাহার উপাধি হইতে জানা যায় যে, তিনি কেরল, পাণ্ডু ও চোল-রাজ্যের অধীশ্বর হইয়াছিলেন। দাক্ষিণাত্যে অতি প্রাচীনকাল হইতে এ তিনটী রাজ্যই অতিপ্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছিল। ক্ষত্রিয়-রাজগোচর সকল গুণে বিভূষিত হইয়া কুলশেখর নিকটস্থ রাজ-গণের উপর নিজ-প্রভুত্ব-স্থাপনে বিশেষ পরাক্রম প্রকাশ করিয়াছিলেন। পার্থিব-রাজবলে সমধিক বলী হইয়া অবশেষে তিনি মানব-বলের ক্ষুদ্রতা, ক্ষণভঙ্গুরতা ও অনিত্যতা উপলক্ষি করিয়া ভগবানের শরণাপন হওয়াই সর্বোত্তম বল-লাভ সিদ্ধান্ত করিলেন। সত্ত্বগুণের প্রাবল্যে কুলশেখর শ্রীনারায়ণের দাশ্তই জীবনের একমাত্র ব্রত বলিয়া

নির্দেশ করিলেন। শ্রীরামায়ণ, অষ্টাদশ পুরাণ ও প্রাচীন শাস্ত্র-সমূহ আলোচনা-পূর্বক সংস্কৃত-ভাষায় তাঁহার অপরিসীম পাণ্ডিত্য হইল। ভগবানের জন্য ক্রমশঃই হৃদয় মহাব্যাকুল হওয়ায় শ্রীরঙ্গ, শ্রীব্যেক্ট প্রভৃতি সুপ্রসিদ্ধ ভগবৎক্ষেত্রসমূহ দর্শনে অভিলাষ হইল। ভঙ্গেচিত চেষ্টা-সমূহ ক্রমশঃই তাঁহাতে স্ব্যক্ত হইতে দেখা গেল। শ্রীরামায়ণ পাঠ শ্রবণ করিতে করিতে তিনি অনেক সময় রাবণকে দণ্ড দিবার সঙ্গে সঙ্গে সৈন্যাদি সংগ্রহ-পূর্বক সমুদ্রকূলে গমন করিতেন। পার্থিব জ্ঞান-বিরহিত হইয়া রামচন্দ্রের সাহায্যাবারা সেবাভিলাষী হইতেন।

তাঁহার মন্ত্রী ও পরিষৎবর্গ নিজ-প্রভুর উন্মত্তোচিত ব্যবহার-সন্দর্শনে ভীত ও সঙ্কুচিত হইতে লাগিল। রাজকার্যের বিশৃঙ্খল হইতে লাগিল দেৰিয়া রাজনীতিদক্ষ পার্বদনিচয় রাজা কুলশেখরের নিকট ভক্তগণের সম্মিলন বন্ধ করিবার প্রয়াস করিলেন। নানা ছলে ভক্তগণের উপর রাজার ঘাহাতে প্রীতির অভাব হয়, তদ্বিষয়ে যত্নের কোন ক্রটী করিলেন না। কুলশেখর শ্রীরামচন্দ্রের অর্চামূর্তির পূজা করিতেন এবং অর্চা-বিভূষণ-কল্পে বহুমূল্য অলঙ্কারাদি প্রদান করিয়াছিলেন। এই সকল বিষয় বৈষ্ণবগণের উপরে রক্ষা করিবার ভার থাকিত। মন্ত্রীবর্গের কুচক্রের ফলে ঐ দেবালঙ্কার হইতে একটী হার অপহৃত হইল। তাহারা রাজ-সমক্ষে এই অপহরণ-কার্য বৈষ্ণবদিগের অনুষ্ঠিত বলিয়া প্রতিপন্ন করিতে প্রয়াস করিল। কুলশেখর তাহাদিগের নিকট ভক্তবল দেখাইবার অভিপ্রায়ে কতকগুলি তীব্র গরল-বিশিষ্ট ভুজঙ্গ আনয়নের আদেশ করিলেন। সর্প-সমূহ আনীত হইলে তিনি স্বয়ং নিজ-হস্ত সর্প-বিবরাস্তর্গত করিয়া মন্ত্রীবর্গকে বলিলেন যে, “যদি মনীয় বন্ধু ভগবত্তক্রগণের দ্বারা এই পাপকার্য সাধিত হইয়া থাকে, তাহা হইলে অবশ্যই আমার হস্ত এই

ফণীবৃন্দ কর্তৃক দষ্ট হইবে, নতুবা ইহারা আমার হিংসা করিবে না।”  
রাজহস্ত দষ্ট হইল না দেখিয়া মন্ত্রীসমূহ বিশ্বয়াবিষ্ট হইয়া কুলশেখরের  
পাদপদ্মে পতিত হইয়া নিজ-দোষ স্বীকার করিলেন। তদবধি কুলশেখর  
মনে মনে করিলেন,—

বরং হতবহচ্ছালা। পঞ্জরাত্তর্দ্যবস্থিতিঃ ।

ন শোরিচিন্তাবিমুখজনসংবাস বৈশসম্ভ ॥

( শঃ রঃ সঃ পুঃ বঃ ২।১ শ্লোক-ধৃত-কাত্যায়ন-সংহিতা-বাক্য )

[ প্রদীপ্ত অগ্নিশিখাবিশিষ্ট পিঞ্জরে অবস্থান করিতে হয়, সেও বরং  
ভাল, তথাপি যেন কৃষ্ণচিন্তাবিমুখ জনের সহবাসরূপ বিপদ উপস্থিত  
না হয়। ]

বিষয়ী জনসঙ্গ হইতে অব্যাহতি পাওয়া ভজনোন্মুখ ব্যক্তিমাত্রের  
অবশ্যই কর্তব্য। এরূপ স্থির করিয়া কুলশেখরের পুত্র দৃঢ়ব্রতকে রাঙ্গ্যভার  
প্রদানপূর্বক স্বরং শ্রীরঙ্গনাথের পদাশ্রিত হইলেন। শ্রীরঙ্গে বাসকালে  
তিনি শ্রীরঙ্গনাথ-মন্দিরের তৃতীয় প্রাকারের চতুর্পার্শ্বস্থ বঅ' ও কতিপয়  
গৃহমণ্ডপাদি নির্মাণ করেন। অদ্যাবধি শ্রীরঙ্গম নগরের পথসমূহের  
প্রাচীন নাম অনুসন্ধান করিলে শ্রীকুলশেখরের পথ বলিয়া জানপদগণ \*

নির্দেশ করিয়া দিবে।

শ্রীকুলশেখর তামিল-ভাষায় ‘পেরুমাল তিরুমলি’ নামক গ্রন্থ এবং  
সংস্কৃত ভাষায় “মুকুন্দমালা-স্তোত্র” নামক একখানি প্রাঞ্চল  
ভক্ত্যুদ্দীপক ভাব-গ্রন্থ রচনা করেন। মুকুন্দমালার রচয়িতা বলিয়া  
কুলশেখর আর্য্যাবর্তে সকল বৈষ্ণবের নিকট বিশেষ পরিচিত। ঐ  
গ্রন্থের স্বৰভূল প্রচার হইয়াছে।

\* জানপদগণ—দেশস্থ ব্যক্তিগণ।

## শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী

কুলশেখরের কাল-সম্বন্ধে আধুনিক পণ্ডিতগণ বহু গবেষণাবারা স্থির করেন যে, শকাব্দের দশম শতাব্দীতে কুলশেখর বর্তমান ছিলেন। যামুনাচার্যের শ্রীরঞ্জে বাসকালে তাহারাও নিজ-নিজ কার্যে নিষ্কৃত থাকিয়া শ্রীরঞ্জে বাস করিয়াছিলেন। এ সম্বন্ধে বক্তব্য এই যে, কুলশেখর নিজ-কন্তার বিবাহ শ্রীরঞ্জনাথের সহিত গোদাদেবীর উদ্বাহের অনুকরণে সম্পন্ন করিয়াছিলেন। সন্তবতঃ কুলশেখর যামুনের কিছু পূর্বে শ্রীরঞ্জে আগমন করেন এবং তৎপূর্বে বিষ্ণুচিত্ত ও গোদা প্রভৃতি দিব্যস্থুরি-সমূহ রঞ্জনাথের আশ্রয়ে ছিলেন।

[ সঃ তোঃ ১৮৩, জ্যৈষ্ঠ ১৩২২ বঙ্গাব্দ ; মে ১৯১৬ খৃষ্টাব্দ ]

---

## শ্রীগোরাঞ্জ

স্বয়ংকৃপ গোবিন্দই গোরাঞ্জ—তিনি একমাত্র কৃপানুগ-গণের নিকটই পূর্ণ নিজস্ব স্বরূপে  
প্রকাশিত—তিনি মাধুর্যবিগ্রহের প্রদাতা ঔদার্যবিগ্রহ—চতুর্বর্গ-প্রদায়নী দয়া  
তাহার দয়ার নিকট ফল্প ও তুচ্ছ—শ্রীকৃপানুগ-গণের আনুপত্য ব্যতীত শ্রীগোরস্বন্দরের  
মহিমা, কৃপা ও শুল্কভঙ্গির বিচার বুঝা অসম্ভব—সাকুর ভঙ্গিবিনোদের অনুস্থত  
কৃপানুগ-পদ্ধতির সিদ্ধান্ত অনুসরনই প্রকৃত সাধুসঙ্গ ও বঞ্চক-দলের হস্ত হইতে নিষ্ঠার  
পাইবার একমাত্র উপায়।

পরমেশ্বর-তত্ত্বের মূলবস্ত অনাদি-সচিদানন্দবিগ্রহ শ্রীগোবিন্দই  
শ্রীগোরাঞ্জ। শ্রীগোরাঞ্জকে কথন প্রকৃতি স্পর্শ করিতে পারে না।  
তিনি অপ্রাকৃত স্বরং কৃষ্ণ। প্রকৃতি-স্পৃষ্ট বস্ত কালক্ষুর, আধাৰ-সাপেক্ষ  
ও সীমাবদ্ধ। শ্রীগোর—নিত্য, শক্তিমান ও বৈকুণ্ঠ। পাঠক ! আপনারা  
গোরকে মায়াসহ মিশাইবেন না। যেখানে মায়া, তথায়  
গোর নাই।

শ্রীকৃপানুগ-গণের একমাত্র পরমারাধ্য বস্ত গোরস্বন্দর।  
অভক্তিমার্গাণ্ডিত অংগের হস্তে কৃপান্তরিত বা চিত্রিত হইলে  
কিংবা কেহ মায়া মিশাইয়া বিকারী প্রতিপন্ন করিলে তাহুশ অভক্তের  
কল্পনার আনুগত্যকে বিজাতীয় জ্ঞানে শুল্কভঙ্গণ ত্যাগ  
করেন। শ্রীমন্তাপ্রভুর প্রকট-লীলায় একুপ একটী ঘটনা শ্রীচরিতা-  
মৃতের অন্ত্যলীলা ৫মে পরিচ্ছেদে কথিত আছে। এক বঙ্গদেশীয় বিপ্র  
স্বীয় পাণ্ডিত্য-প্রতিভায় গোরভঙ্গণের মধ্যে প্রতিষ্ঠা-লাভের বাসনায়  
যে চেষ্টা করিয়াছিলেন, সেই চেষ্টা শ্রীপাদ দামোদর-স্বরূপ কিরূপে বিফল  
করেন, নিম্নোক্ত পংক্তি কএকট সেই কথার প্রমাণ করিবে—

## শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী

বঙ্গদেশী এক বিপ্র প্রভুর চরিতে ।  
 নাটক করিয়া লঞ্চ আইলা শুনাইতে ॥  
 সবেই প্রশংসে নাটক ‘পরম উত্তম’ ।  
 স্বরূপের ঠাকুর আচার্য কৈল নিবেদন ॥  
 স্বরূপ কহে,—‘তুমি ‘গোপ’ পরম-উদার ।  
 যে-সে শাস্ত্র শুনিতে ইচ্ছা উপজে তোমার ॥  
 ‘যম্বা-তম্বা’ কবিত বাকেয় হয় ‘রসাভাস’ ।  
 সিঙ্গাস্ত-বিকল শুনিতে না হয় উল্লাস ॥  
 ‘রস’, ‘রসাভাস’ যার নাহিক বিচার ।  
 শঙ্ক্ষিসিঙ্গাস্ত-সিঙ্কু নাহি পায় পার ॥  
 প্রাম্য-কবিত কবিত্ব শুনিতে হয় ‘হংখ’ ।  
 বিদঞ্জ-আঙ্গীয়-বাক্য শুনিতে হয় ‘হৃথ’ ॥  
 কৃপ বৈছে দুই নাটক কৈলাহে আরস্তে ।  
 শুনিতে আনন্দ বাড়ে বার মুখবক্ষে ॥”  
 কবি কহে,—‘অগন্ধাথ—হৃন্দর শরীর ।  
 চৈতন্য-গোসাঙ্গি—শরীরী মহাধীর ॥  
 শুনিয়া সবার হৈল আনন্দিত মন ।  
 হংখ পাঞ্চ স্বরূপ কহে সক্রোধ-বচন ।  
 “আরে মুখ’, আপনার কৈলি সর্বনাশ !  
 দুই ত’ ঈশৱ্রে তোর নাহিক বিশ্বাস !!  
 দুই-ঠাকুর অপরাধে পাইবি দুর্গতি !  
 অতুল্য ‘তত্ত্ব’ বর্ণে, তার এই গতি !”  
 শুনিয়া কবিত হৈল লজ্জা, ভয়, বিস্ময় ।  
 হংস-মধ্যে বক যেন কিছু নাহি কয় ॥  
 ‘যাহ, ভাগবত পড় বৈক্ষণের স্থানে ।  
 একান্ত আশ্রয় কর চৈতন্য-চরণে ॥

চেতন্তের শক্তিগণের নিত্যকর সঙ্গ ।

তবে জানিবা সিদ্ধান্তসমূহ-তরঙ্গ ॥

সেই কবি সর্বত্যাগী রহিলা নীলাচলে ।

গৌরভক্তগণ-কৃপা কে কহিতে পারে ॥

( চৈঃ চঃ অং ষ্ম পঃ )

গৌর-ভক্তসমাজে এই পূর্ববঙ্গবাসী কবির স্থায় গৌরভক্ত সাজিয়া অভক্তগণ অনেকে কালে কালে উদ্গৃত হন, আবার তাহাদের অগ্নায়াচরণ 'গৌরভক্তি' নহে জানাইবার জন্য শ্রীগৌরস্মূলৰ নিত্যশুল্কভক্ত নিজ-জন প্রেরণ করেন। সেই শুল্কভক্তিস্বরূপ হইতে বিপথগামী না হইয়া বিনি উহা গ্রহণ করিতে প্রস্তুত হন, তিনিই শ্রীমহাপ্রভুর দয়া লাভ করেন।

শ্রীগৌর-দর্শনে স্তুতি করিয়া শ্রীকৃপ-প্রভু সবিনয়ে যুগ্মকরে সদৈত্তে বলিলেন,—“গৌরকাস্তিধারী কৃষ্ণচেতন্ত-নামক কৃষ্ণ, তোমাকে নমস্কার। গৌরাঙ্গ মহাবন্দন এবং কৃষ্ণপ্রেমপ্রদাতা।” এই স্তবে গৌরাঙ্গ কি বস্তু ও তাহার সহিত জীবের কি প্রয়োজন এবং প্ররোচন-সিদ্ধির উপায় কি, এই গৌরবস্তু-বিষয়ক সমন্বানিধেয়-প্ররোচন-তত্ত্বস্থ বর্ণন করিলেন। শ্রীগৌরাঙ্গ স্বয়ং কৃষ্ণ; কিন্তু কৃষ্ণের স্থায় অঙ্গকাস্তিবিশিষ্ট নহেন। তিনি গৌরস্তু। তাহার নাম—শ্রীকৃষ্ণচেতন্ত।

শ্রীকৃষ্ণ জানায়ে সব বিশ্ব কৈল ধন্ত ।

( চৈঃ চঃ আঃ ৩৩৪ )

কৃক এই দ্রুই বর্ণ সদা বা'র মুখে ।

অথবা কৃককে তিঁহো বর্ণেন নিজ-মুখে ।

( ঐ ৩৩৫ )

দেহ-কাস্ত্যে হয় তিঁহো অকৃক বরণ ।

অকৃক বরণে কহে পীত বরণ ।

( ঐ ৩৩৬ )

পাঠক ! শ্রীগৌরাঙ্গের নাম ও রূপ জানিলেন । এক্ষণে তাহার গুণ  
শ্রবণ করুন । তিনি—মহাবদ্বান্ত । মাধুর্যরসবিগ্রহ কৃষ্ণ হইলেও তিনি  
মাধুর্যরস-বিগ্রহের প্রদাতা হইয়া দয়াগুণধর ; পাত্রাপত্র বিচার না করিয়া  
স্বত্ত্বাভ কৃষ্ণ-মধুরিমা জগৎকে দিঘাছেন । লোকে প্রাকৃত, হেষ, খণ্ডিত,  
কালসুক্র, আগমপায়ী বস্ত প্রদান করে ; গৌরহরি তাদৃশ মায়িক বস্তর  
দাতা নহেন, তিনি উপাদের নিত্য-কৃষ্ণ-প্রেম-প্রদাতা ।

চৈতন্ত চন্দ্রের দয়া \* করহ বিচার ।

বিচার করিলে চিত্তে পাবে চমৎকার ॥

( চৈঃ চঃ আ ৮।১৫ )

অন্তান্ত দাতৃবর্গের দান-সমূহে কার্পণ্য আছে, দয়ানিধি, গোরার  
দানে তাদৃশ কুর্থতা নাই । একুপ গুণধর পুরুষটীর দাতৃত্ব-শক্তির তুলনা  
চতুর্দশ ভূবনে বা বৈকুণ্ঠে পাইবেন না । শ্রীদামোদর-স্বরূপ গোস্বামী  
বলিয়াছেন,—অপরের দয়ায় মন্দ উদয় করায়, কিন্তু গৌরহরির দয়া  
অমন্দোদয়া-কৃপা অর্থাৎ কৃষ্ণে প্রেমভক্তি উদয় করায় । ফল্প্ত চতুর্বর্গ-  
প্রদায়নী দয়া গৌর-কৃপার সহিত তুলনা হয় না । যিনি  
কৃষ্ণভক্তি-স্বরূপা গৌর-দয়া ছাড়িয়া নিজ-বিপাক-ক্রমে ভ্রমময়-মার্গে  
বিচরণ করেন, তিনি ভক্তি-বিমুখ জীব । স্বকোষলা ভক্তির অভাবে  
তাহার হৃদয় কঠিন অশ্মসারময় । অধনে ‘ধন’-জ্ঞানে উহার প্রতি ষষ্ঠি  
করিয়া যিনি গৌর-সেবা-বিমুখ, সেই ভাগ্যহীন আত্মবঞ্চক কথনই  
প্রেমরত্ন-লাভে কৃতকার্য্য হন না ।

শ্রীগৌরের নাম—‘শ্রীকৃষ্ণচৈতন্ত’, গৌরের রূপ—‘শ্রীগৌরাঙ্গ’, গৌরের  
গুণ—‘মহা-বদ্বান্ত’ । এখন গৌর-লীলার কথা শুনুন, তিনি কৃষ্ণপ্রেম-

\* পাঠান্তর—শ্রীকৃষ্ণচৈতন্তদয় ।

প্রদাতা । স্বরূং কৃষ্ণ হইয়া নিজেই আপনাকে আম্বাদন করিবার উদ্দেশ্যে  
কৃষ্ণভক্ত । বদ্যান্ত-গুণে কৃষ্ণভক্তির প্রচারক । সেব্য-বস্ত্র হইলেও  
সেবক লইয়া কৃষ্ণভক্তি-প্রচারই তাহার লীলা । প্রাকৃত-বস্ত্রমাত্রে নাম,  
রূপ, গুণ ও ক্রিয়া এই চারিটীতে পরম্পর ভেদ আছে, কিন্তু শ্রীগৌরস্বন্দর  
অপ্রাকৃত ও অন্যম্ভান শ্রীব্রজেন্দ্রনন্দন বলিয়া তাহাতে ঐ চারিটী অভিন্ন-  
ভাবে অবস্থিত । অগ্নের মায়িক ধারণার আধিক্য তাহাকে  
বাঢ়াইতে বা কমাইতে পারে না । তাহার নাম-রূপ-গুণ-লীলার  
কেহই পরিবর্দ্ধন, পরিবর্তন ও পরিবর্জন করিতে সমর্থ নহে ।  
শ্রীকৃপালুগ হইলেই শ্রীগৌরস্বন্দরের মহিমা জীবের সুপ্র-  
সুন্দরে প্রকটিত হইবে । কৃষ্ণচৈতন্য-নাম—মন্দন, গৌর-কৃপা কৃষ্ণ-  
ভক্তি—অভিধেয় ও গৌর-দেয় কৃষ্ণপ্রেম—প্রয়োজন । ভগবদ্গপ-বিমুখ  
হইলে জীব নির্বিশেষ-মায়াবাদ বা মায়াশক্তির অন্তর্ভুক্ত করিবার  
চেষ্টাকে জাগ্রত করিয়া গৌর-বিমুখ হইবেন । শ্রীকৃপালুগ-পথ ত্যাগ  
করায় বাড়ি, কর্ত্তা-ভজা, নেড়া, বিষয়ী, দরবেশ, সাঁই, রসিক, কিশোরী-  
ভজা, সহায়ী, জাতি-বৈষ্ণব, জাতি-গোসাঙ্গি, সাহিত্যিক, নাগরী  
প্রভৃতি অসংখ্য মতবাদ বিষয়ের অন্তরালে উদ্দিত হইয়া ভক্তির প্রতিকূল  
আচরণ করিতেছে । তাই বলি, শুন্দরভক্ত পাঠক ! শ্রীগৌরস্বন্দরের  
ভক্তি-প্রচারের সর্বপ্রধান সহায় শ্রীকৃপগোস্মামী প্রভুর গ্রন্থ পাঠ করন,  
সকল মঙ্গল হইবে । শ্রীকৃপের অভিক্রম করিয়া ষাহা কিছুই  
করিতে যাইবেন, সকলই আপনার অঘঙ্গল সাধন করিবে ।  
সাধনভক্তির মূল-বস্ত্র—শ্রুতি, ভাবভক্তির মূল-বস্ত্র—রতি, প্রেমভক্তির  
মূল-বস্ত্র—রস ; ভক্তির ত্রিবিধ অবস্থান লক্ষ্য করিতে ভুলিবেন না ।  
শ্রীগৌর উপদিষ্ট শ্রীকৃপের কথিত ভক্তিরস বুঝিতে ইচ্ছা থাকিলে শুন্দ-  
ভক্তিময় জীবন গঠন করুন । শ্রীমন্তভক্তিবিমোদ ঠাকুরের অনুস্তুত

শ্রীকৃপামুগ-পদ্মতির সহিত অপর ব্যক্তিগণের অতবাদের পার্থক্য বুঝিবার চেষ্টাকৃপ সাধুসঙ্গ করুন, নিশ্চয়ই আপনি শুভভক্ষিমার্গে প্রবিষ্ট হইবেন।

শ্রীকৃপামুগ ঠাকুর ভক্তিবিনোদ জগতে যেকুপ আচার ও প্রাচার করিয়াছেন, তাহা আশ্রয় করিলে কখনই কোন বঞ্চক-দলে প্রবেশ করিয়া তাহাদের নিকট প্রতিষ্ঠা লাভের জন্য ভক্তির নামে অগ্র কোন বস্তু শিখিতে হইবে না। অশ্রাকৃত প্রেমময় শ্রীগৌর-বস্তুকে মায়িক-বুদ্ধির গঠিত কোন দ্রব্য মনে করিতে হইবে না।

(সঃ তোঃ ১৮১৪ ; আষাঢ় ১৩২২ বঙ্গাব্দ ; জুন ১৯১৬ খৃষ্টাব্দ )

---

## অত্তিমার্গ

কৃষ্ণসেবাবিহীন পথ—কৃষ্ণভক্তির স্বরূপেপলক্ষির সহিত তাহাকে জীবের একমাত্র বৃত্তি বলিয়া অনুভবকারীই ভক্ত—কৃষ্ণমূর্শীলনই ভক্তি—‘অনুশীলন’-শব্দের অর্থ—কৃষ্ণস্বরূপ—গোরস্বরূপ—কৃষ্ণের নিজস্ব-স্বরূপ—বিস্মৃতস্বরূপ ভোগী-জীবের কৃষ্ণকে ‘কর্মকলদাতা’, ‘বজ্জেথুর’, ‘গো-বিপ্রহিতকারী’ মাত্র বিচার—ভক্তির আলোচনার অভাবে কৃষ্ণ-বিষয়ে মনোধর্মপর বিচার—কৃষ্ণের-অনুকূল ও প্রতিকূল অনুশীলন—অনুকূল কৃষ্ণমূর্শীলনে অস্ত্রাভিলাষিতার একান্ত অভাব—নির্বিশেষ-জ্ঞানের আবরণের অভাব—ভক্তিসিদ্ধান্ত—ভুক্তি ও মুক্তি-পিণ্ডাচিনী—গুদ্ধা ভক্তি বণিগ্রুতি নহে—ভক্তিতে কর্মের আবরণ নাই—শিধিলতার আবরণ, ধৰ-শিষ্যাদি-দ্বারা, বিবেকাদি-জ্ঞান, বৈরাগ্য প্রভৃতি ভক্তির জন্মস্থান নহে।

যে পথে কৃষ্ণসেবার কথা নাই, তাহাই ‘অত্তিমার্গ’ বলিয়া পরিচিত। কৃষ্ণের উত্তমা সেবায় কৃষ্ণ ব্যতীত অন্য বস্তুর অভিলাষ, কর্মের আবরণ, জ্ঞানের আবরণ ও শিধিলতার আবরণ নাই। তাহাতে কৃষ্ণের অনুকূল অনুশীলন আছে। অনেকে ভক্ত হইবার অভিলাষ পোষণ করিয়াও অত্তিমার্গের আশ্রয় করেন। যাহারা কৃষ্ণভক্তির স্বরূপ জানিয়া উহাই জীবের একমাত্র বৃত্তি বুঝিয়াছেন, তাহারা ভক্তিপথের পথিক। যাহারা নিজের প্রতিভা বা অনভিজ্ঞতার উপর নির্ভর করিয়া ভক্তির সংজ্ঞা নিষ্ঠেই দিয়াছেন, তাহাদের হঠকারিতায় অনেক সময় ভক্তির স্বরূপের বিপর্যয় ঘটিয়াছে। কেহ কেহ আপনাকে ‘ভক্ত’ মনে করিয়া নিজের কল্পিত বৃত্তিকেই ‘ভক্তি’ বলিয়া প্রচার করিয়াছেন; কিন্তু শ্রীগৌরসুন্দর কলিহত দুর্বল জীবের মঙ্গলের জগ্য ভক্তির যে সংজ্ঞা দিয়াছেন, তাহাই শ্রীকৃপ গোস্বামী শ্রবণ ও কীর্তন করিয়াছেন।

সচেতা \* সামাজিকগণ আপনাদিগকে ভক্তাভিধানে ভূষিত করিতে হইলে ভক্তির প্রকৃত প্রকৃত অনুসন্ধান করিবেন। ভক্তাগ্রন্থী শ্রীপাদ শ্রীরূপ শ্রীমহাপ্রভুর নিকট শুনিলেন যে, কৃষ্ণানুশীলনই ভক্তি। ‘অনুশীলন’ শব্দে ‘অনুক্ষণ সেবা’ বুঝায়। অনু-শব্দে পশ্চাত্ পশ্চাত্ অর্থাৎ ব্যবধান-রহিত। শীল ধাতুর অর্থ একান্ত প্রবৃত্ত হওয়া। প্রবৃত্তি-নিবৃত্যাত্মক কাষমনোবাক্য-সম্বন্ধীয় তত্ত্বচেষ্টারূপ এবং প্রীতিবিষয়াত্মক মন-সম্বন্ধীয় তত্ত্বাবলুপ কৃষ্ণের অনুশীলন-দ্বয়।

‘কৃষ্ণ’ বলিলে পরমেশ্বর, সচিদানন্দ-বিগ্রহ, অনাদি, সর্বাদি ও সকল কারণের কারণকে নির্দেশ করা হয়। ইঁহা হইতেই সবিশেষ-তত্ত্ব বলদেব ও শ্রীনারায়ণের প্রকাশ। গোলোকে মাধুর্যের পরমাশ্রম ব্রজেন্দ্রনন্দন, মাধুর্য্যদাতা গুদার্থ্যের পরমাশ্রম শ্রীগৌরহরি স্বীয় প্রকাশ-মূর্তি নিত্যানন্দ-রামের দ্বারা সবিশেষ গ্রিশ্বর্য-বিগ্রহের প্রকাশ করিয়া শ্রীবাস্বদেব, সকর্ষন, প্রদ্যম ও অনিরুদ্ধ বৃহ-চতুষ্পুরুষ বৈকুণ্ঠে নিত্যকাল প্রকটিত করিয়াছেন। সেই অব্যরতত্ত্ববস্তু হইতে ভগবানের মুখ্য নিত্য-অবতাৱসমূহ প্রকটিত হইয়াছেন। ভগবানের পুরুষবতার, নৈমিত্তিকাবতার, গুণবতার প্রভৃতি বিক্ষুতত্ত্ব জীবকে ভগবান্ ও তদিতর বস্তুর পার্থক্য উপলক্ষ করাইতেছেন। মায়াধীশ বিক্ষু মায়াবশ জীবকে বিশুদ্ধভাবে স্বীয় অনুশীলন করাইয়া বিক্ষু ব্যতীত অন্ত প্রতীতিরূপ মায়ার কবল হইতে উদ্ধার করেন।

জীব যে কৃপা-রজ্জু অবলম্বন করিয়া কৃষ্ণপ্রেম-সেবা লাভ করিতেছেন, উহাই ভক্তি। ভক্তি উদ্দিত হইলে জীব ভক্ত-সংজ্ঞা লাভ করেন। ভক্ত ভক্তিদ্বারা ভগবান্ কৃষ্ণচন্দ্রের ভজন করিয়া

\* সচেতা—বৃক্ষিমান्।

সর্বশ্রেষ্ঠ পুরুষার্থ লাভ করেন। ভক্তের ভক্তিবৃত্তি সুপ্ত হইলে নিজ-  
বৃত্তির অভাবে অভিজ্ঞির কোন এক প্রকারের বৃত্তি গ্রহণ করেন।  
তখন তাহার বৃত্তি ভজনশূন্য হইয়া লক্ষ্য তত্ত্ববস্তুকে ‘পরমাত্মা’, কথনও বা  
‘নির্বিশেষ ব্রহ্ম’ বলিয়া সংজ্ঞা দেন; সুতরাং যোগিগণের কথিত পরমাত্মা  
ও জ্ঞানিগণের কথিত ব্রহ্ম কংক্ষের আংশিক এবং ভোগতাংপর্যুপর  
বিশেষ। কংক্ষেতর চিন্তা প্রবল হইলে জীব ভক্তিবৃত্তি হইতে চুত হইয়া  
ভগবদ্দর্শন করিতে পারেন না। তখন কথন বা সহস্রারে পরমাত্মা,  
কথন বা ঈশ্বরকে অজ্ঞানের প্রকাশক পঞ্চদেবতা, কথন বা  
অজ্ঞান-সমষ্টির উৎকৃষ্টপোধি বিশুদ্ধ সত্ত্ব প্রভৃতি ভক্তিবিরোধিনী  
চিন্তার আশ্রয় গ্রহণ করেন। কুরু-বিষ্ণুত জীব ভোগতাংপর্যুপর  
হইয়া কুরুক্তে জড়ের কর্মফলদাতা, যজ্ঞের ঈশ্বর, গো-  
ক্রান্তিগণের হিতকারী প্রভৃতি ঈশ্বরত্বে বহুমানন করেন।  
আবার কোন সময় স্বীয় বিভুতে ও প্রভুতে ব্যস্ত হইয়া যথেচ্ছাচার ভোগ-  
পর জীবন-যাপনের সহায়ক হরিতে (?) বিশ্বাস করেন। কিন্তু ‘কুরু’  
বলিলে ভক্ত ব্যতীত অন্তের যাবতীয় লক্ষ্যবস্তু এস্তলে গৃহীত হয়  
নাই, জানিতে হইবে। ভক্তিশাস্ত্র আলোচনা না করিয়া ধাহারা ‘কুরু’-  
শব্দে কুরুক্তে না বুঝিয়া নিজের কল্পিত অর্থে বিশ্বাস করেন, তাহারা  
শ্রীচৈতন্ত্যচন্দ্রের লক্ষ্যবস্তু কুরুক্তে নিজ-কল্পনায় কলঙ্কিত করেন মাত্র;  
বস্তুতঃ নিজে বা অপরকে বুঝিতে বা বুঝাইতে পারেন না। সেই সকল  
বক্ষক ও বঞ্চিতগণের প্রতি আমাদের কিছুই বক্তব্য নাই।

কংক্ষের অনুশীলন অনুকূল ও প্রতিকূল উভয় ভাবেই হইতে পারে।  
জরাসন্ধ, কংস, দস্তবক্তৃ, শিশুপাল, পূতনা, অঘ, বক প্রভৃতি অসুরগণ,  
নির্বিশেষবাদী জ্ঞানিগণ প্রতিকূলভাবে কুরুঅনুশীলন করেন। প্রতিকূল-  
ভাবে সেবা-বিপর্যয় ঘটে বলিয়া উহা ‘ভক্তি’ নহে। অনুকূল বলিলে

কঁকের উদ্দেশে রোচমান। প্রবৃত্তি বুঝায়। আনুকূল্য ষটিলে সর্ককণ  
ব্যবধান-রহিত সর্বতোভাবে প্রবৃত্ত হইয়া ভজন সিদ্ধ হয়।

অনুকূল কৃষ্ণানুশীলনে অগ্নাভিলাষিতা আর্দ্দে থাকিবে  
ন। কঁকের নিজ-সেবা ও সেবা-জন্ম ভগবানের নিজের লভ্য ফল  
ব্যক্তিত অন্ত কোন উদ্দেশে ভক্ত সেবা করিবেন না। তন্ত্রের নিজ-  
ফলবাঞ্ছা কিছু থাকিলে উহা ধর্ম্মার্থ-কাম-মোক্ষ চতুর্বর্গা-  
স্তভূক্ত। হৈতুকী বৃত্তি হইয়া যাইবে। উহাই কৃষ্ণস্থখের উদ্দেশ  
ব্যতীত 'অগ্নাভিলাষ'-শব্দবাচ্য। যথেচ্ছাচারী, কুর্বকারী বা অজ্ঞান-  
সেবী কুজ্ঞানিগণ কৃষ্ণস্থ ঢাকিয়া নিজ-নিজ কল্পিত প্রার্থনা অন্তরে  
পোষণ করিয়া আনুকূল্য-সহকারে কৃষ্ণানুশীলন করিলেও ভক্ত হইতে  
পারেন না। যাহাদের চিত্তে প্রতিষ্ঠাশা আছে, যাহারা ইন্দ্রিয়তর্পণাশা-  
সমন্বিত, যাহারা পার্থিব বা মোক্ষ-সম্বন্ধীয় পরোপকারে বা নিজেোপকারে  
ব্যগ্র, পাণ্ডিত্য-প্রতিভা-বিস্তারশীল, যাহারা রোগ-শাস্তিৰ জন্ম উদ্গ্ৰীব,  
যাহারা উত্তম-আচার্য-বংশ বা বৰ্ণগত সম্মান-লাভে তৎপৰ, লাভ-পূজা-  
প্রতিষ্ঠা-নিষিদ্ধাচার-কুটীনাটী-জীবহিংসা প্রভৃতি ঐহিক বা স্বর্গস্থুলভোগৱত,  
বেষ বা আশ্রমের মাহাত্ম্য-লোলুপ, মুমুক্ষু, সিদ্ধিকামী প্রভৃতি অবাস্তুৱ  
উদ্দেশকেৱ আয় কঁকের অনুকূল অনুশীলন কৰেন, তাহাদের কৃষ্ণানুষ্ঠান  
কপটতাযুক্ত। স্বতরাং কৃষ্ণসেবার উদ্দেশ্যভূষ্ট হইয়া অগ্নাভিলাষ্যকু  
ভগবদনুশীলনও 'অভক্তি'-পথে দেখা যায়।

জ্ঞানের আবরণে ভক্তিৰ সন্তাৱনা নাই। এ স্থলে 'জ্ঞান'-শব্দে নির্ভেদ-  
বৰ্ক্ষানুসন্ধানকে বুঝিতে হইবে। ভজনীয় একমাত্ৰ বস্তুই কৃষ্ণ। কৃষ্ণ-  
বিষয়ক পরেশানুভূতি অৰ্থাৎ ভজনীয় বস্তুৱ স্বৰূপ-জ্ঞান ভক্তিসহ যুগপৎ  
প্ৰয়োজনীয়। শ্ৰীমন্তাগবতেৱ চৱম শ্লোকে লিখিয়াছেন যে, ভক্ত-বৈকুণ্ঠ-  
গণেৱ প্ৰিয় নিৰ্মল পুৱানশাস্ত্ৰ শ্ৰীভাগবতে একমাত্ৰ পাৱমহংস অমল-

জ্ঞানই বিশিষ্টকৃপে গীত হইয়াছে এবং এই শাস্ত্রেই জ্ঞান, বৈরাগ্য ও ভক্তি একত্র আবিভূত হইয়া জীবের কর্মভোগফল নিরস্ত করিয়াছে; স্মৃতরাং শ্রীমদ্বাগবত-শ্রবণ, উত্তমকৃপে পর্থন ও নানাবিধ জ্ঞানাদি মতবাদের অকর্মণ্যতা উপলক্ষ্য করিবার জন্য বিচার করিয়া ভক্তিসিদ্ধান্তে উপনীত হইলে জীব ভক্তি অবলম্বন করিয়াই অন্তাভিলাষ, জ্ঞান, কর্ম ও শিথিলতার হস্ত হইতে আপনাকে পরিত্রাণ করিতে সমর্থ হন। শ্রীচৈতন্তচরিতামৃতে আদিলীলায় দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ ১১৭ সংখ্যায় লিখিয়াছেন—

‘সিদ্ধান্ত’ বলিয়া চিন্তে না কর অলস।

ইহা হৈতে কৃষ্ণে লাগে স্মৃত মানস॥

ভক্তির প্রারম্ভেই শ্রদ্ধার উল্লেখ। প্রথম সাধুসঙ্গে শাস্ত্র-শ্রবণদ্বারা ‘শ্রদ্ধা’ অর্থাৎ শাস্ত্রার্থ-বিশ্বাস। কৃষ্ণ-সম্বন্ধ-জ্ঞান হয় নাই, অথচ অভিধেয়-ভক্তি (মায়ায়) অগ্রসর হইয়াছে, একপ কথনও হয় না। “ভক্তিঃ পরেশানুভবো বিরক্তিরন্তর চৈষ ত্রিক এককালঃ।” কৃষ্ণের বিষয়ে বৈরাগ্য ও তগবদ্ধ-বিষয়ক-জ্ঞান ভক্তির সহিত সমকালেই উদ্দিত হন। ভক্তি ব্যতীত উহাদের উদয়ের সম্ভাবনা নাই। তবে ধাহারা মায়িক-জ্ঞান-সাহায্যে জ্ঞানী হইবার জন্য নিষ্ফল মিথ্যা চেষ্টা করেন, তাহাদের সেই প্রকার চেষ্টা ভক্তির অঙ্গ নহে। বন্ধজীবাভিমানে জ্ঞানীর চেষ্টার মধ্যে সর্বতোভাবে মুমুক্ষুর ধর্ম-কৈতব অস্তর্নিহিত আছে। তৈরুক জ্ঞান কখনই শুন্দভক্তির পরিবার হইতে সমর্থ হয় না। ভক্তের অস্তরে পিশাচিনী-মুক্তি বর্তমান ধাকিলে তাহাকে কৃষ্ণভক্তি হইতে নিশ্চয়ই বিপর্যামী করিবে। শুন্দভক্তিকে তাহার বণিগ্ৰহণভূত অন্তর্ভুত মনে করিয়া আনুকূল্যে কৃষ্ণানুশীলন ছাড়িয়া তাহাকে অন্তাভিলাষী বা অহংগ্রহোপাসক করাইবে। ঐপ্রকার বৃথা তর্ক দ্বারা তত্ত্ব-বস্তুকে কৃষ্ণ হইতে পৃথক্ করাইবে। এজন্ত ভক্তিবিরোধী জ্ঞানী, আত্মবঞ্চনাক্রমে কেবলা

অচেতুকী প্রেমলক্ষণ ভক্তিকে অজ্ঞান-মিশ্রিত, অক্ষাখ্য, প্রাকৃত বলিয়া জানিয়া নিজের মৃচ্ছা প্রকাশ করেন। বাস্তবিক জ্ঞানীর কল্প-বৈরাগ্যে ভক্তের ভক্তি নির্ভেদজ্ঞানে আবৃত না হয়। ভগবান् কৃষ্ণই অব্যজ্ঞান। তদিতর জ্ঞানে মায়াশক্তির স্থপ্তি, গৌণ বা জাগ্রত মুখ্য ক্রিয়া পরিলক্ষিত হয়। স্বতরাং জ্ঞানের আবরণের অন্তর্ভুক্ত হইলে ভক্তি, অভক্তি নামেরই সার্থকতা সাধন করিবে। শুক্ষা ভক্তি উদিত হইলে তাহাতে অপ্রাকৃত জ্ঞান সহায় ও দাসকূপে বর্তমান থাকে। যে জ্ঞানের কৃষ্ণভক্তির উপর কর্তৃত্ব, সে-জ্ঞান কৃষ্ণের বৈত-জ্ঞান। জ্ঞানীর অজ্ঞান-বিজ্ঞিত মায়িক-নির্ভেদ-ব্রহ্মানুসন্ধান। কৃষ্ণ ব্যতীত জ্ঞানাবরণে অনুকূল-কৃষ্ণানুশীলন সম্ভাবনা নাই।

কর্ষের আবরণে ভক্তির সম্ভাবনা নাই। স্মৃতি-কথিত নিত্য নৈমিত্তিকাদি ফলপ্রস্থ কর্ম জীবের ভক্ত্যাবরক। কৃষ্ণের জীবাবরণাত্মিক মায়াশক্তির একটী বিক্রম—কর্ম। কর্মফলবাদী নিজ-কর্মবিপাকে পত্তিয়া মনে করেন যে, সৎকর্ম-প্রভাবে ভক্তি উৎপন্ন হইতে পারে। ভজনীয় পরিচর্যাদি কর্মাবরণ নহে। তাদৃশ পরিচর্যাহীন ভজনীয় কৃষ্ণ-বস্ত্র অনুশীলন। যাহাতে জীবের ফলভোগ সংশ্লিষ্ট, উহাহী কর্ম। আর যে অনুষ্ঠানের ফল জীবের প্রাপ্য-কর্মফল-ভোগ নহে, ভগবানের নিজের, উহা ভক্ত্যানুষ্ঠান। ভুক্তি-পিণ্ডাচিনী ভক্তের অন্তরে স্থান পাইলে তাহাকে কৃষ্ণভক্তি হইতে নিশ্চয়ই বিপর্যামী করিবে। পঞ্চরাত্রে কথিত হইয়াছে যে, হে দেবর্ষে। হরিকে উদ্দেশ করিয়া শাস্ত্রীয় যাবতীয় অনুষ্ঠান বৈধী ভক্তি বলিয়া কথিত হয়। তদ্বারা প্রেমভক্তি লভ্য হয়। শ্রীচরিতামৃত মধ্যলীলা ২২শ পরিচ্ছেদ ১৪১ সংখ্যা—

জ্ঞান-বৈরাগ্যাদি ভক্তির কভু নহে অঙ্গ।

অহিংসা-ব্রহ্ম-নিয়মাদি বুলে কৃষ্ণভক্তসন্ধি।

## ঠাকুর বিদ্বমন্দলও বলিয়াছেন—

ভক্তিস্ত্রয়ি স্থিরতরা ভগবন্ যদি স্তাঃ  
 দৈবেন নঃ ফলতি দিব্যকিশোরমূর্তিঃ ।  
 মুক্তিঃ স্বয়ং মুকুলিতাঞ্জলি সেবতেহস্মান্  
 ধর্মার্থকামগতয়ঃ সমরপ্রতীক্ষাঃ ॥

( শ্রীকৃষ্ণকর্ণমুত—১০১ শ্লোক )

[ হে ভগবন্ত ! তোমাতে যদি আমাদের ভক্তি স্থিরতরা থাকে,  
 তাহা হইলে তোমার কিশোরমূর্তি স্বতঃই আমাদের হৃদয়ে উদিত হন ।  
 তখন স্বয়ং মুক্তিই কৃতাঞ্জলিপুটে আমাদিগের সেবা করিতে থাকিবে ।  
 আর ভুক্তি ধর্মার্থ-কামের ফলসমূহ আদেশকাল প্রতীক্ষা করিতে  
 থাকিবে । ]

শিথিলতার আবরণে ভক্তির সন্তাননা নাই । থন দ্বারা বা  
 শিশু দ্বারা উত্তমা ভক্তি উৎপন্ন হয় না । বিবেকাদি হইতে  
 ভক্তি হয় না, পরম্পরা ভক্তিমান् জনে বিবেকাদি লক্ষ্মিত হয় ।  
 কৃষ্ণ ছাড়া জ্ঞান ও বৈরাগ্য—এই দুইটী চিন্ত-কাঠিন্যের হেতু, তজ্জন্ম  
 স্বকোমলা ভক্তির উপযোগী নহে । ভক্তির অবিরোধী জ্ঞান ও বৈরাগ্যের  
 কিছু উপযোগিতা থাকিলেও তাহারা ভজ্যঙ্গে গৃহীত হয় নাই ।

ভক্তি থাকিলে কর্ম ও জ্ঞানানুষ্ঠানকূপ তপস্তার আবশ্যকতা নাই,  
 ভক্তি না থাকিলেও কর্ম ও জ্ঞান-তপস্তার আবশ্যকতা নাই, হৃদয়ে ও  
 অনুষ্ঠানে ভক্তি থাকিলে কর্ম ও জ্ঞান-তপস্তার প্রয়োজন নাই, আবার  
 হৃদয়ে ও অনুষ্ঠানে ভক্তি না থাকিলেও কর্ম ও জ্ঞান-তপস্তার আবশ্যকতা  
 নাই । জীবের পরম আবশ্যকীয় ভক্তি থাকিলে, অবাস্তর মার্গদ্বয় না  
 থাকিলে কোন ক্ষতি নাই, আবার মূল-বৃত্তি ভক্তি না থাকিলে ঐ জ্ঞান ও  
 কর্মজ অনুষ্ঠান-দ্বারা ভক্তি হইতে পারে না, ইহাই পঞ্চরাত্রে সুস্পষ্টভাবে

বলিয়াছেন। স্বতরাং অঙ্গাভিনাষ, কর্ম, জ্ঞান ও শৈধিল্য ভক্তির প্রতিবন্ধক-মার্গ-সমূহই অভক্তিমার্গ।

বিচক্ষণ ‘সংজ্ঞনতোষণী’র পাঠক আপনারা, অভক্তি জীবের শ্রেয়ঃ নহে জানিয়া অভক্তি-মার্গে উদাসীন থাকিবেন। অভক্তি-পথের আদর না করিয়া উদাসীন হইলে কেহ অভক্তিমার্গের প্রতি আপনাদের শ্রদ্ধা নাই বলিয়া নিন্দা করিতে পারিবে না এবং ভক্তকে ও অভক্তের প্রতি শ্রদ্ধাপ্রিয়ত হও এবং যাবতীয় অভক্তকে শ্রদ্ধা না করিলে ভক্তি হইবে না বলিয়া বল প্রকাশ করিতে পারিবে না। অভক্তগণকে অবজ্ঞা করিবেন না, কিন্তু তাঁহাদিগকে প্রেমময় ভক্তও বলিবেন না। তাঁহাদের মায়াবাদীর বা যোগমার্গীয় সিদ্ধান্ত-বিকল্প পক্ষতিকে ভক্ত্যস্তর্গত বলিবেন না। অভক্তি কখনও ভক্তির সমজ্ঞাতীয় নহে।

( সঃ তোঃ ১৮।৪ ; আষাঢ় ১৩২২ বঙ্গাব্দ ; জুন ১৯১৯ খৃষ্টাব্দ )

---

## শ্রীবিষ্ণুচিত্ত

প্রাচীন দিব্যস্মৃতির অন্ততম—গরুড়ের অবতার—গোদাদেবীকে কন্তাকুপে পালন—রাজা বল্লভদেবকে একটি শ্বেতে উপদেশ প্রদান—বল্লভদেব কর্তৃক বৈদোগ্নিক সাধু-পণ্ডিতগণের সম্মিলনী আহ্বান—বটপত্রশায়ী বিষ্ণুর আদেশে বিষ্ণুচিত্তের পণ্ডিত-সভায় গমন-পূর্বক উপদেশ-কীর্তন-মুথে ঐর্থ্য প্রদর্শন—বিষ্ণুচিত্তকে হস্তি-পৃষ্ঠে স্থাপন-পূর্বক পণ্ডিতগণের নগর-পরিক্রমা।

ভট্টনাথ (নামান্তর) তামিল পেরি আল্বৰু। বিষ্ণুচিত্ত আলবৰু দশ জন প্রাচীন দিব্যস্মৃতির মধ্যে অন্ততম। তিনি “গরুড়ের অবতার” বলিয়া থ্যাত। ইনি দক্ষিণ-মধুরার নিকটে শ্রীবিল্লিপুত্তুরে ব্রাহ্মণ-কুলে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন। ৪৬ কলি-গতান্ত-বর্ষে জ্যৈষ্ঠ মাসে স্বাতী নক্ষত্রে ইঁহার জন্ম প্রসিদ্ধি। এই মহায়া ৫১ বর্ষ বষঃক্রম-কালে গোদাদেবীকে কন্তাকুপে পালনাধিকার প্রাপ্ত হন। ইনি বে়ার জাতীয় পবিত্র ‘বংশ’-বংশ-সম্মত। আল্বৰের পিতার নাম মুকুন্দ এবং মাতার নাম পদ্মাদেবী। বাল্যকাল হইতেই তাহার শ্রীনারায়ণে স্বাভাবিক ভক্তি-প্রবৃত্তি ছিল। সেবা-প্রবৃত্তিক্রমে তিনি শ্রীকৃষ্ণকে প্রত্যহ পুষ্প সংগ্রহ করিয়া দিতেন। শ্রীবিল্লিপুত্তুর গ্রামে বটশায়ী তগবানের পুষ্প-সেবাবৃত-প্রহণে জীবন অতিবাহিত করিতেন।

এই সময়ে দক্ষিণ-মধুরা-প্রদেশে কুড়াল ভূমিতে পাণ্ড্যরাজবংশোন্তৰ বল্লভদেব নামক এক নরপতি ছিলেন। একদা রাত্রিকালে তিনি অপরিচিতবেশে মধুরা-নগরে ভ্রমণ করিতে করিতে একটী ব্রাহ্মণ-তনয়কে পথিমধ্যে নিন্দিত অবস্থায় দেখিতে পাইয়া তাহাকে জাগরণ করাইয়া

পরিচয় জিজ্ঞাসা করিলেন। ব্রাহ্মণ কহিলেন,—“আমি উক্তর দেশ হইতে গঙ্গামান করিয়া দেশে যাইতেছি।” রাজা জিজ্ঞাসা করিলেন,—“আপনি বলি কিছু জ্ঞাতব্য বিষয় জানিয়া থাকেন, তাহা হইলে আমাকে তত্ত্বিষয় সত্ত্বপদেশ প্রদান করুন।” ব্রাহ্মণ এই শ্লোকটী তছতরে রাজাকে কহিলেন—

বর্ধার্থমষ্টো প্রবত্তেত মাসান্তি নিশার্থমৰ্দিং দিবসং ঘতেত ।

বাৰ্দ্ধক্যহেতোৰ্যসা নবেন পৱত্রহেতোৱিহ জন্মনা চ ॥

গৃহে চারিমাস স্থথে থাকিবার তরে ।

পরিশ্রম করি আমি অষ্টমাস ধ'রে ॥

বৃজনী স্থথেতে আমি বঞ্চিবার লাগি ।

অর্দ্ধকাল দিবাভাগ পরিশ্রমভাগী ॥

বৃক্ষকালে বিনাশ্রমে স্থথবাস-আশে ।

যুবাকালে করি শ্রম বিবিধ প্রয়াসে ॥

এই সব হ'তে ভাই লহ এই সাঁৱ ।

পৱত্র কল্যাণ-তরে জীবন তোমার ॥

এই হৃদয়স্পর্শী বাক্যাবলী শুনিয়া অবধি বল্লভদেব চিন্তামণি হইয়া শিশুনন্দী নামক মন্ত্রীর পরামর্শ-গ্রহণে অচিরেই বৈদাস্তিক সাধু কোবিদ- \* গণের সশ্রিতে প্রয়াসী হইলেন। সমস্ত রাজ্য হইতে পশ্চিত-সমূহ আহুত হইলেন। বিষ্ণুচিত্ত দার্শনিক পশ্চিত নহেন, তিনি সেবাপুর ভগবত্তক ; স্বতরাং পশ্চিতকুলরাজ। বটপত্রশায়ী ভগবান् তাহাকে বল্লভদেবের সভায় যাইবার জন্য ব্যস্ত করিয়া তুলিলেন; কিন্তু দিব্যস্থুরি মহাশয় নিজের কৃতিত্বের সম্যক্ অভাব-সন্দর্শনে রাজাহৃত পশ্চিত-সভায় গমনে পরামুখ হইলেন। বটপত্রশায়ী তাহাতে অভিমত না দিয়া পাশ্চিত্যের সকল ভার

\* কোবিদ—পশ্চিত

নিজেই গ্রহণ করিতে প্রস্তুত ; কিন্তু ভক্ত সাধুর অবশ্যই যাইতে হইবে । আদেশ-নজ্যনে অসমর্থ হইয়া বিষ্ণুচিত্ত রাজসভায় প্রবেশ করিতেছেন । উপস্থিত পঞ্জিতমণ্ডলী তাহার ত্রায় শাস্ত্রার্থানভিজ্ঞ, অবৈদান্তিক মালাকারে পঞ্জিত-যোগ্য সম্মান দেখিয়া ঈর্ষান্বিত হইলেন । রাজা ও মন্ত্রী মহাশয় গৃহস্থার হইতে সাধুকে প্রণত্যাদি আহ্বান-সহকারে সভামণ্ডপে লইয়া গেলেন । ভগবান् ভক্তের সহায় হইয়া আশৰ্চর্য উপদেশ-কথা তাহার মুখে প্রকাশ করাইলেন । পরিষদগণ বাক্য শুনিয়া বিশ্বিত । শ্রোতৃবর্গ রাজা প্রভৃতি সকলেই সাধুর ভূয়সী প্রশংসাবাদ করিতে প্রবৃত্ত হইলেন । পুরুষ্কারার্থ তাহারা বিষ্ণুচিত্তকে স্বভূষিত গঞ্জোপরি চড়াইয়া পঞ্জিতগণের সম্মিলনে নগরে বাহির হইলেন । রাজা তাহাকে ব্রাক্ষণপুঙ্গব বা “ভট্টর পিরাণ” উপাধি-মণ্ডিত করিলেন । বিষ্ণুচিত্ত তিরুম্পলাণু নামক স্বপ্নাচ্ছে জনসাধাৰণকে যোগ দিতে আহ্বান করিলেন । ব্রাক্ষণ ও অগ্রাণ্য সকলে বিষ্ণুচিত্তের সর্বজ্ঞতা ও বেদৱহস্তজ্ঞতার প্রশংসা গান করিতে লাগিলেন ।

বিষ্ণুচিত্ত রাজাকে আশীর্বাদ করিয়া তাহার প্রদত্ত দ্রব্যাদি-সহ বহু সম্মানিত হইয়া বিল্লিপুত্রুরে প্রত্যাগত হইলেন । উপায়নপুঞ্জ বটশায়ী ভগবানের সমক্ষে সংরক্ষণ-পূর্বক সমস্তই তাহাকে বরণ করিলেন । পূর্বের ত্রায় মালিকাসেবাদ্বাৰা জীবনাতিপাত করিতে লাগিলেন । ঐছিক গৌৱৰ ও পার্থিব অহঙ্কার তাহাকে স্পর্শ করিতে সাহসী হইল না । কৃষ্ণপ্রেমে বিভোর হইয়া সিদ্ধ-পরিচয়ে অপ্রাকৃত সম্বন্ধ লাভ করিয়া জীবনাবধি অহৱহঃ কৃষ্ণ-সেবানন্দে যাপন করিতে লাগিলেন । গোদা-কঙ্গার চরিত্রে ইঁহার নিজাংশ সেই প্রবক্ষে পাঠ্য । অনুকার বা মানস-সিদ্ধ-পরিচয়ে গোপ-স্থা হইয়া কৃষ্ণলীলাপ্রবিষ্ট-জনের ত্রায় ব্যবহার-সমূহ তাহাতে দেখা গিয়াছিল । তিনি “তিরুমটি” নামক কৃষ্ণলীলার তামিল-কবিতামালা রচনা করেন । (সঃ তোঃ ১৮১৪ ; আষাঢ় ১৩২২ বঙ্গাব্দ ; জুন ১৯১৬ খৃষ্টাব্দ)

## প্রতিকূল মতবাদ

ভক্তি কি নীরবে ও নির্জনে অনুশীলনীয় ?—মহাভাগবতের অধিকার—মধ্যমাধিকার—ভক্তির ত্রিবিধি অবস্থা—আত্মস্তুরিতা—কৃত্রিম-সাধন-সমূহ—কর্মফলাধীন জীবের পক্ষে নীরব ও নির্জনাবস্থায় অবস্থান অসম্ভব—সভা-সমিতির সম্ব্যবহার ও অসদ্ব্যবহার—ইষ্টগোষ্ঠী—নীরবতা ও নির্জনতা প্রাকৃত-ধর্ম—সাধুসঙ্গ-ত্যাগকে নিঃসঙ্গ—ও নির্জনাবস্থা মনে করিলে মায়িক প্রতিষ্ঠাবিষ্ঠাকুণ্ডে নিমজ্জন অবশ্যস্তাবী—অপ্রাকৃত শ্রবণ-কীর্তনাখ্যা ভক্তির প্রতিকূলভাব-পোষণে আত্মবিনাশ।

এক মাননীয় পত্র-লেখক লিখিয়াছেন, “আমার মতে ভক্তির অনুশীলন কেবল নীরবে এবং নির্জনে সম্পাদিত হইতে পারে। তদুদ্দেশ্যে কোনোরূপ সভা-সমিতি বা আন্দোলন ভক্তির বিরোধী বলিয়া আমার মনে হয়; কারণ, উহাদ্বারা প্রচার বা প্রতিষ্ঠা আসিতে পারে।”

শ্রীকৃষ্ণচৈতন্যদেব জীবকে অমানৌ হইতে উপদেশ দিয়াছেন এবং জগতের সকলকে মাননীয় জানিয়া সম্মান দিতে বলিয়াছেন। জীব-মাত্রকে সম্মান দিবার একমাত্র মহাভাগবতগণেরই অধিকার। তদনুগত অধিকারে আমরা দেখিতে পাই, কুষে—প্রেম, হরিজনে—মিত্রতা, অনভিজ্ঞ-জনে—অনুগ্রহ ও বিদ্বেষীর উপেক্ষাই ভাগবত-জীবনে আদর্শ। জীব যে অধিকারে থাকিয়া কৃষ্ণানুশীলন করেন, সেই অধিকারে নিষ্ঠাই তাহার অনুকূল বিষয়। অধিকার-বিপর্যয় ঘটিলে তাহাই দোষ বলিয়া পরিণত হয়। যাহারা নিরপেক্ষভাবে ভক্তির স্বরূপ আলোচনা করিবার অবকাশ পান নাই, তাহাদিগকে সাহায্য করিবার জন্য কৃষ্ণপ্রেম-প্রদাতা মহা-বদ্যবর শ্রীগৌরসুন্দর নিজ-মুখে সেই সকল কথা প্রচার করিয়াছেন এবং স্ব-শিক্ষিত অপ্রাকৃত-শক্তিসম্পন্ন শ্রীকৃপাদি আচার্যবর্গ দ্বারা জগতে প্রচার

করাইয়াছেন। সেই সকল অবিতর্কিত সিদ্ধান্ত-জ্ঞানের অভাবে আমরা অনেক সময় নিজ-আত্মস্মরিতার বশবত্তী হইয়া নিজ-কল্পিত সাপেক্ষ-বিচার-সমূহ ব্যক্ত করিয়া অনভিজ্ঞতার পরিচয় দিই। আবার তাদৃশ বিচারের অনেপুণ্য সন্দর্ধন করিবার সৌভাগ্য উদয় হইলে নিরপেক্ষ হইতে পারি। ভক্তির প্রতিকূল সিদ্ধান্ত গুলির অসম্পূর্ণতা ও অনুপযোগিতা প্রদর্শন করিলে কেহ যেন নির্দিয় হইয়া মনে না করেন যে, কোন মাননীয় ব্যক্তির বিচার-দোষ দেখাইতে গেলে তাহার মানের খর্ব করা হইবে এবং নিজ-প্রতিষ্ঠা-দ্বারা মধ্যম ভাগবতাধিকারকে বিপন্ন করা হইবে। মধ্যম ভাগবতাধিকারে অনভিজ্ঞ-জনে উপেক্ষার বিধান নাই; পরস্ত জীবের ভক্তিবাদক অজ্ঞান-সমূহের অপসারণ-কৃত্য নিশ্চয়ভাবে আছে।

শ্রীগৌরসুন্দরের মহামূল্য শ্রীমুখ-বাক্য হইতে আমরা জানি যে, কৃষ্ণ ব্যতীত অপর মায়িক অভিজ্ঞাষ বর্জিত হইয়া নির্ভেদ-ব্রহ্মজ্ঞানাদির আবরণ, নিত্য-নৈমিত্তিকাদি জীবের কর্মকল-প্রস্ত ভোগাবরণ ও শেথিল্যাদির আবরণ উন্মুক্ত হইয়া অনুকূলভাবে কৃষ্ণের অনুশীলনকে শুল্ক অবৈত্তুকী উত্তম ভক্তি বলে। কৃষ্ণপ্রেম-লাভকূপ প্রয়োজন-সিদ্ধির অভিধেয় নিরপেক্ষ; জীবের একমাত্র পরম পুরুষার্থ ভক্তিই চতুবর্গাতীত পঞ্চম পুরুষার্থ। সেই ভক্তির অবস্থা ত্রিবিধ। সাধনাবস্থা, ভাবাবস্থা ও প্রেমাবস্থা। সাধনাবস্থার প্রথম মুখে কৃষ্ণ-বৈমুখ্যকূপ অনর্থনযুহ জীবকে ভক্তিনিষ্ঠ হইতে বাধা দেয়। অনর্থগুলি অগ্নাভিলাষ, ফলভোগময় কর্মাবরণ, ফলত্যাগময় জ্ঞানাবরণ, কৃষ্ণসেবায় ঔদাসীন্যকূপ শেথিল্যাবরণ বলিয়া শ্রেণীত হইয়াছে। জীব অনর্থের হস্তে পড়িয়া প্রলাপগ্রস্ত রোগীর আয় কতপ্রকার রোগ-মুক্তির কল্ননা-সমূহ নিজ-চিকিৎসার জন্য উন্নাবনা করে; কিন্তু তাহাতে রোগোপশম হওয়া দূরে যাক, উন্নরেোত্তর রোগো-পাদি বৃক্ষ হইতে থাকে। সেজন্য আত্মস্মরিতা ছাড়িয়া নিষ্কিঞ্চন সাধুর

আনুগত্য হইতেই বৃঞ্চিনীনের ব্যবস্থা গৌরহরির প্রকাশিত পারলৌকিক  
রহস্য। সাধুসঙ্গ করিলে অসাধুসঙ্গের আকর্ষণ জীবকে পরাভূত করিতে  
পারে না। কেবলাদ্বৈত-পন্থীর নির্দেশনাজ্ঞান, যথেচ্ছাচারীর অথবা পুণ্যময়  
কর্মীর ইহামূত্র ফলভোগ বা শৈথিল্য জীবের অনর্থ। এ অনর্থগুলি সাধুসঙ্গ-  
প্রভাবে অপসারিত হয়। তাদৃশ অনর্থের মূলসমূহ উদরে পূর্ণ রাখিয়া  
নিগমন-পন্থা রোধ করত জীবের নীরব ও নির্জন হইবার  
সামর্থ্য নাই। নীরব বা নির্জনের অভিনয় দেখাইলেও প্রকৃতপ্রস্তাবে  
ভক্তির অবস্থার ফল রব-রাহিত্য বা জন-রাহিত্য সন্তুষ্পর নহে। কুত্রিম  
সাধন-সমূহের অবর্ণণ্যতা জগতে সভ্যতা বিস্তারের আদিম কাল হইতে  
বর্তমান সময় পর্যন্ত ইতিহাসে জাজ্জল্য প্রতিপন্ন আছে; স্বতরাং তাদৃশ  
বৃঞ্চিনশ্চীল মার্গ ভক্তি-পথে স্বীকৃত হয় নাই। অজ্ঞানের গরিমা, ভীমভট্টাদি  
কর্মিগণের আড়ম্বর-ফলে বৈরাগ্যের প্রতিভা হৃদয়ে পোষণ করিয়া  
কিরূপে ভক্তিবিরোধী জীব রব-রহিত মূকধর্ম এবং জন-রহিত নির্জন  
কারাবাস স্বীকার করিয়া কৃষ্ণভক্তি হইল মনে করিবে? নীরব ও  
নির্জন অবস্থা কর্মফলাধীন জীবের আকাশকুসুম বা  
শশবিষ্ণুগণের ভ্রায় অসন্তুষ্ট। জীবে বৃঞ্চিভক্তির প্রকাশ হইলেই  
ভাগবতাধিকারে প্রাকৃত-জনসঙ্গ ও প্রাকৃত-উপদেশক বা বিচারকগণের  
বাদ-সঙ্গ আপনা হইতে পরিত্যক্ত হইয়া দুঃসঙ্গমুক্ত ভক্ত হরিজন-গোষ্ঠীতে  
কৃষ্ণলাপ-পর হইতে পারিবেন। ভক্তগণ প্রাকৃত নিঃসঙ্গ বা প্রাকৃত  
মূকধর্মকে ভক্তির বিবেধী জানেন। তাদৃশ নীরব ও নির্জন ধর্মবয়  
কখনই ভক্তির অনুকূল হইতে পারে না; কেন না, উভয় ধর্মই অসৎ  
অর্থাৎ নিত্যকাল স্থায়ী নহে। যাহা কালক্ষুর, তাহা আবার বৈকৃত কিরূপে  
হইবে? সাধুসঙ্গ, নিঃসঙ্গ অপেক্ষা ভক্তের উপাদেয়। সাধুসঙ্গ হইতেই  
দুঃসঙ্গের হেয়ত্ব ও বাদের মুঢতা বিদূরিত হয়। নির্বিশেষবাদী হঠ-

কারিতার আশ্রয়ে যে-সকল মতবাদ প্রচার করেন, তাহা ভক্তগণের সম্মে আদৌ প্রযুক্ত হইতে পারে না। “ন নির্বিশ্বে নাতিসজ্জে ভক্তিযোগোৎস্ত সিদ্ধিদঃ” শ্লোক, এবং “আধিক্যে নূনতায়াঞ্চ চ্যবতে পরমার্থতঃ” এতৎপ্রসঙ্গে ধীরভাবে অহুশীলনীয়।

জগতে সভা-সমিতির যদি কোন ফল থাকে, তাহা হইলে হরিভক্তির প্রচার ও প্রতিষ্ঠা উদ্দেশেই হওয়া উচিত। সভা-সমিতি যদি হরিভক্তির উদ্দেশে অনুষ্ঠিত না হয়, তাহা হইলে তাদৃশ সভা-সমিতির কোন আবশ্যকতা নাই। কতিপয় মেকেলে ফলকামী কর্ম্মগণ মনে করেন যে, সভা-সমিতি পূর্বকালে ছিল না। শ্রীচৈতন্য-চরিতামৃতের পাঠক ! ‘ইষ্টগোষ্ঠী’র কথা আপনারা সকলেই অবগত আছেন। শ্রীমত্তাগবতের পাঠক ! ভাগবত-শ্রবণ-সভার কথা আপনাদের অবিদিত নাই। শ্রবণ ও কীর্তনই সাধনের পরম পরাকার্ষা বলিয়া শ্রীগৌরহরি ও শ্রীমত্তাগবতগণ নিরস্ত্র জগৎকে উপদেশ দিতেছেন ; কিন্তু এত কথা শুনিবার পরও মাননীয় লেখক মহাশয় নিজের বিচারকলে নির্বিশেষবাদী বিষয়-মদান্ত তার্কিকগণের পক্ষাবলম্বন করিয়াছেন দেখিয়া আমরা দৃঃখ্যি। পঞ্চরাত্র বলেন—

সুরৰ্ঘে বিহিতা শাস্ত্রে হরিমুদ্দিশ্য যা ক্রিয়া ।

সৈব ভক্তিরিতি প্রোত্তা তয়া ভক্তিঃ পর্মা ভবেৎ ॥

( ভঃ রঃ সঃ পুঃ বঃ ২৮ শ্লোক-ধৃত পঞ্চরাত্রবাক্যম् )

[ হে দেবর্ষে ! হরিকে উদ্দেশ করিয়া শাস্ত্রে যে ক্রিয়া বিহিত হইয়াছে, সাধুগণ তাহাকেই বৈধী ভক্তি বলেন, এই বৈধী ভক্তি যাজ্ঞন করিতে করিতে প্রেমভক্তি লাভ হয় । ]

মুক ও জড় হইলেই যে কেবল ভক্তি হয়, এ কথা কোন বিজ্ঞ লোকে বলেন না। নৌরূবতা ও নির্জনতা উভয়ই প্রাকৃত ধর্ম । ভক্তি

ଅପ୍ରାକୃତ ବସ୍ତ, ଶ୍ରୁତରାଂ ପ୍ରାକୃତ ରବତ୍ୟାଗ ବା ପ୍ରାକୃତ ରବସୁତ୍ର ହୋଯା ଉଭୟଟି ଭକ୍ତିର ପ୍ରତିକୁଳ ; ପ୍ରାକୃତ ଜନସଙ୍ଗ ବା ପ୍ରାକୃତ ଜନରାହିତ୍ୟ ଉଭୟଟି ଭକ୍ତିର ପ୍ରତିକୁଳ । ତଜ୍ଜନ୍ମ ପରମୋଚେଃସ୍ଵରେ ଅପ୍ରାକୃତ କୁର୍ବନାମ କୀର୍ତ୍ତନ କର । “ଆମି ଜ୍ଞାନୀ ବିଚାରକ” ଏତାଦୃଶ ନିଜଭୋଗପର ଅବ୍ୟକ୍ତ ବାଞ୍ଚେଗରପ ବିଷୟକଥା ଛାଡ଼ିଯା ମୌନ ହେ, ଇହାଇ ସକଳ ବିଚାରେର ଶେଷ କଥା ଗୋରହରି ଗାନ କରିତେଛେ । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ତଚରିତାମୃତ ମଧ୍ୟଲୀଳା ସମ୍ପଦ ପରିଚେଦ ୧୨୮-୧୩୦ ସଂଖ୍ୟାୟ ଭଗବଦ୍ଭକ୍ତି—

ଯାରେ ଦେଖ, ତାରେ କହ ‘କୁର୍ବ’-ଉପଦେଶ ।

ଆମାର ଆଜ୍ଞାଯ ଗୁରୁ ହଞ୍ଚା ତାର’ ଏଇ ଦେଶ ॥

କଭୁ ନା ବାଧିବେ ତୋମାଯ ବିଷୟ-ତରଙ୍ଗ ।

ଏହି ମତ ଯାର ଘରେ କରେ ପ୍ରଭୁ ଭିକ୍ଷା ।

ମେହି ଐଛେ କହେ, ତାରେ କରାଯ ଏହି ଶିକ୍ଷା ।

ଶ୍ରୀଜୀବ ଗୋଦ୍ମାଯିପାଦ ନୀରବ ଅନୁଶୀଳନେର ପ୍ରତିପକ୍ଷେ କୀର୍ତ୍ତନ-ବିଷୟେ ଲିଖିଯାଛେ ,—

ନାମକୀର୍ତ୍ତନକେଂଦ୍ରଃ ଉଚ୍ଚୈରେବ ପ୍ରଶନ୍ତଃ । ନାମାନ୍ତନନ୍ତସ୍ତ ହତତ୍ରପଃ ପଠନ୍ତିତ୍ୟାଦୌ । ଅତ୍ୟଥୋପଦିଷ୍ଟଃ କଲିୟୁଗପାବନାବତାରେଣ ଶ୍ରୀଭଗବତା । ତୁଗାଦପି ସୁନୀଚେନ ତରୋରପି ସହିଷ୍ଣୁନା । ଅମାନିନା ମାନଦେନ କୀର୍ତ୍ତନୀୟଃ ସଦା ହରିରିତି । ସତ୍ୟା ଭକ୍ତିଃ କଲୌ କର୍ତ୍ତବ୍ୟା ତଦା କୀର୍ତ୍ତନାଥ୍ୟାଭକ୍ତିସଂଘୋଗୈନେବେତ୍ୟକ୍ତଃ ।

( ଭାଃ ୭।୧୨୩-୨୪ ଶ୍ଲୋକେର କ୍ରମସଂକଷିପ-ଟାଙ୍କା )

[ ଏହି ନାମକୀର୍ତ୍ତନ ଉଚ୍ଚୈଃସ୍ଵରେଇ ପ୍ରଶନ୍ତ । “ଆମି ଲଜ୍ଜା ପରିତ୍ୟାଗ-ପୂର୍ବକ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀଅନୁଷ୍ଟଦେବେର ନାମ-ଦମ୍ଭ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିତେ କରିତେ ଶ୍ଲୋକ-ଚେଷ୍ଟାସମ୍ଭ ଶ୍ଵରଣ କରିତେ କରିତେ ପୃଥିବୀ ପର୍ଯ୍ୟଟନ କରିତେ ଲାଗିଲାମ” ଇତ୍ୟାଦି ଶ୍ଲୋକେ ଇହାଇ କଥିତ ହଇଯାଛେ । କଲିୟୁଗପାବନାବତାର ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀଗୌରଙ୍ଗବାଟୁ ଏଇରୂପ ଉପଦେଶ ଦିଯାଛେ,—“ଯିନି ତଣ ଅପେକ୍ଷାଓ ନୀଚ, କୁଷ ହଇତେଓ ସହିଷ୍ଣୁ ଏବଂ ସ୍ଵୟଂ ଅମାନୀ ଓ ଅପରେ ସମ୍ମାନ-

প্রদানকারী, তিনিই সর্বক্ষণ শ্রীহরির কীর্তন করিতে পারেন।” যদ্যপি কলিকালে অপর আটটী ভক্ত্যজ্ঞ ও অনুষ্ঠান করা কর্তব্য, তথাপি সে-সকল কীর্তনাখ্যা ভক্তির সংযোগেই সাধন করিতে হইবে। ]

হরিকথা-কীর্তন যেখানে নাই, হরিকথার প্রচার যেখানে নাই সেই থানেই ধ্যানাদি কুণ্ঠিম-বিষয়-কথা প্রবল। হরিজনের সঙ্গ যেখানে নাই, সেখানেই মায়াগ্রস্ত আবক্ষ জীবের সঙ্গময় সভা-সমিতি। যেখানে কীর্তন নাই, শ্রবণ নাই, পক্ষান্তরে ফল্ল বৈরাগ্যের কথা বঞ্চিত-সমাজকে বুঝাইতে সমর্থ হইয়াছে সেখানে অপ্রাকৃত যুক্তবৈরাগ্য নাই। ফল্লবৈরাগ্য প্রাকৃত-বিষয়, স্মৃতরাং উহা জীবের কোন মঙ্গল আনয়ন করিতে সমর্থ নহে। ফল্লবৈরাগ্যের বশবত্তী হইয়া কৃষ্ণানুশীলনকে প্রাকৃত বিষয়ান্তর্গত মনে করিলে যে অপরাধ হয়, বিষয়কে এবং কৃষ্ণকে সমজ্ঞান করিলে যে বিষপূর্ণ মায়াবাদ আশ্রয় করা হয়, তাহা সাধুসঙ্গ ব্যতীত কিঙ্কুপে জীবের উপলক্ষ হইবে? ভক্ত, সাধুসঙ্গ ত্যাগ করিয়া কল্পিত বিচারকূপ অসাধু ভাবসমূহ হৃদয়ে পোষণ করিয়া নিঃসঙ্গ ও নীরব মনে করিলে কি মায়িক প্রতিষ্ঠা ও প্রচারের সেবা হইতে রক্ষা পাইবেন? মায়ার প্রচার বা মায়াবাদ-প্রচারের ফলে ভক্তি-প্রচার ও ভক্তি-প্রতিষ্ঠা উন্মুক্তি করিবার অসম্ভাসনা কি প্রচার বা প্রতিষ্ঠার হেয়ত্বের চরম সীমা নহে? ভক্তি-ভগবানে ভক্তিযোগে অচিন্ত্য-বৈতান্তে নিত্য ভাবময়। নিত্য ভক্তি বিমুখ হইয়া অভক্তির আদর্শ নির্ভেদ-ব্রহ্মজ্ঞান, নিত্য নৈমিত্তিক ভোগ্য কর্মবাদ ও সেবাশেথিল্যবাদকে বহুমানন করিয়া ভগবন্তিরোধী আত্মস্তরিতা বৃত্তিকূপ অবৈধ-সাধন করিলে জীবের কিঙ্কুপে শ্রেয়ঃ লাভ হইবে? জীব যদি অনাত্মবিবেক-বলে বিকৃপ-বুদ্ধিতে আপনাকে মুমুক্ষু, বুদ্ধুক্ষু বা উদাসীন মনে করিয়া নিজ-মায়িক প্রতিষ্ঠা ও প্রচারের উৎকট তাড়নার বশবত্তী হইয়া অপ্রাকৃত-শ্রবণ-কীর্তনাখ্যা ভক্তির প্রতিকূল ভাব হৃদয়ে

ଅମକ୍ରମେ ପୋଷଣ କରେନ ଏବଂ ଭକ୍ତଗଣେ ପ୍ରତିଷ୍ଠାବିଷ୍ଟ ଥାକିତେ ପାରେ, ଏକପ ଆନ୍ତ ଧାରଣା କରେନ, ତାହା ହିଲେ ତୋହାକେ ଆସୁଥାତି ଜାନିଯା ଭକ୍ତ ନୀରବ ହିଲେନ । ଏହିଲେ ଠାକୁର ଭକ୍ତିବିନୋଦ ବଲିଯାଛେ,—

ऐ निले हिंसा करि ।

ଥାକେ ସଦା ମୋନ ଧରି ।

( କଲ୍ୟାଣ କଲ୍ପନାତରୁ—୬୮ ପୃଃ )

( সং তোঃ ১৮।৪ ; আবাঢ় ১৩২২ বঙ্গাব্দ ; জুন ১৯১৬ খ্রিষ্টাব্দ )

## তোষণীর কথা

সজ্জন-শব্দে ভগবত্তক—সজ্জনতোষণী কুপানুগ-স্বরূপিণী—ভক্তিপথের বিচার-প্রধান ও কৃষ্ণপ্রধান দুইটি মুখ—শ্রীকুপানুগ-ভক্তিমার্গের আচার্য শ্রীজীব গোস্বামী—সন্দর্ভের সিদ্ধান্ত শ্রীচরিতামৃতে গুর্ক্ষিত—শ্রীকুপানুগ-গণের মূলগুরু শ্রীশ্রীজীব ও শ্রীরঘূনাথ—কৃষ্ণ-প্রধান-মার্গের আচার্য শ্রীরঘূনাথ—প্রাকৃত-সহজিয়াগণের শ্রীজীবকে শ্রীকুপ-বিরোধী বিচার করিয়া তচ্ছরণে অপরাধ—ভক্তিসিদ্ধান্তের অনুকূল। কৃচিই জাতকৃষ্ণ—কল্যাণ-কল্পতরুতে ভক্তিবিনোদের উপদেশ।

অশেষ-ক্লেশবিশ্রেষ্ণ-পরেশাবেশ-সাধিনী ।

জীয়াদেশা পরা পত্রী সর্বসজ্জন-তোষণী ।

( শ্রীভক্তিবিনোদ-কৃত সজ্জনতোষণী বন্দনা )

যিনি সজ্জনবৃন্দের সন্তোষ-বিধানার্থ সজ্জনতোষণীর আবির্ভাব করাইয়াছেন, তাহাকে নমস্কার।

নমো মহাবদ্যান্তায় কৃষ্ণপ্রেমপ্রদায় তে ।

কৃষ্ণায় কৃষ্ণচৈতন্তনামে গোরাঞ্জীবে নমঃ ॥

( চৈঃ চঃ মঃ ১৯।৫৩ )

মহাবদ্যান্ত, কৃষ্ণপ্রেমদাতা, কৃষ্ণস্বরূপ, কৃষ্ণচৈতন্তনামা গোরাঞ্জীবপ্রধারী প্রভু তোমাকে নমস্কার।

নমো ভক্তিবিনোদায় সচিদানন্দনামিনে ।

গোরাঞ্জীবপ্রধারী কুপানুগবরায় তে ॥

( শ্রীল প্রভুপাদ-কৃত ভক্তিবিনোদ-স্মৃতি )

‘সজ্জন’ বলিলে অগ্ন্তাভিলাষী, কর্মী, জ্ঞানী ও শৈথিল্যবাদী নিজ-নিজ বিচারানুকূলে সংজ্ঞা কল্পনা করিবেন সত্য; কিন্তু তাহাতে সম্পূর্ণতার অভাব

থাকিবে। 'সজ্জন'-শব্দে ভগবান् ও ভগবত্তর্কগণকেই বুঝায় অর্থাৎ যে বস্তু নিত্য-সেব্য-সেবক-ভাবরূপ অমুভূতিযুক্ত হইয়া আনন্দময় ভক্তিধর্মে নিত্য-অবস্থিত এবং ষে-বস্তুতে কৃষ্ণতা-জনিত অবস্থাস্তর লক্ষিত হয় না, তাহাই সমস্ত। সজ্জন-বস্তু বৈকুণ্ঠ বলিয়া তাহার প্রতি মায়ার কোন অধিকার নাই।

'সজ্জনতোষণী' মহাপ্রভুর নিজ-বস্তু; স্মৃতরাং প্রপঞ্চে প্রকটিত হওয়ার জন্যই ইনি প্রাকৃত-বিষয়বাহিনী পত্রিকা নহেন। বিষয়ীগণ বিষয়-জ্ঞানে এই অপ্রাকৃত-সন্দেশ-দৃষ্টীকে আবাহন করিবেন না। ইঁহার অপ্রাকৃত স্বরূপের পরিচয় পাইলেই তাহাদের নিজ নিজ নির্মল শুল্ক স্বরূপকে সচিদানন্দ-বিগ্রহ রসময় ভগবানের নিত্য উপাদানের অন্ততম বলিয়া উপলক্ষ্মি করিতে পারিবেন।

সজ্জনতোষণী কৃপানুগ-স্বরূপিণী। প্রাকৃত-বিচারে সজ্জন বলিয়া অভিহিত সম্প্রদায়ের অপ্রাকৃত কল্যাণ লাভ হইলে তাহারাও তোষণীর শুল্ক, নিরপেক্ষ, শিবদ, নির্মসর, প্রোজ্জিত-কৈতব সাধুগণের পরম ধর্ম লক্ষ্য করিতে পারিবেন। কাম-ক্রোধ-লোভ-মোহ-মদ-মাংসর্য—এই গুণষ্টকের সহিত সজ্জনগণের কোন আবশ্যক নাই; স্মৃতরাং তোষণী কখনই এই গুলির সঙ্গ করেন না বা কাহাকেও এই জাতীয় সঙ্গ প্রদান করেন না।

ভগবানকে লাভ করিতে হইলে ভক্তি-পথই সর্বতোভাবে প্রশংসন। ভক্তিপথের প্রারম্ভে দুইটী মুখ দেখিতে পাওয়া যায়। একটা বিচার-প্রধান ও অপরটা রূচি-প্রধান। উভয়েরই উদ্দেশ্য এক। যাহাদের অপ্রাকৃত-বস্তুতে প্রথম-মুখে রূচি দেখা যায় না, তাহাদের এই ভক্তি-মার্গে প্রবেশ লাভ করিতে হইলে বাধাগুলি অতিক্রম করিতে হয়। সেই বাধা-গুলির নাম—অবিচার বা সমুক্ত-জ্ঞানাভাব। সমুক্ত-জ্ঞান নিসর্গতঃ কোন মহাপুরুষে লক্ষিত হইলে তিনি নিজ-রচিত্রিমে ভজনীয় কৃষ্ণ-অনুশীলন

জানিয়া অপৰকে বিচাৰ-প্ৰধান মাৰ্গেৰ পথও দেখাইয়া দিতে পাৰেন। যিনি স্বয়ং নিত্যসিদ্ধ, ভগবৎপার্বত, মহাপ্ৰেম-ময় হইয়া জীবেৰ কল্যাণ-বিধানেৰ জন্ম শ্ৰীকৃপানুগ-ভক্তিমাৰ্গেৰ আচাৰ্য্যস্বৰূপ শ্ৰীজীৰ গোস্বামী নামে গৌৱ-সংসাৱে উদিত হইয়াছিলেন, তাহার শ্ৰীচৰণকমলে অপৱাধ-বৃত্তি যেন কোন শ্ৰীকৃপানুগ-মাৰ্গেৰ পথিককে স্পৰ্শ না কৰে। শ্ৰীজীৰ গোস্বামীৰ অপাৱ কৰণা-বলেই আজ শ্ৰীমহাপ্ৰভু-প্ৰচাৱিত কুৰুপ্ৰেম-স্বৰূপ শ্ৰীকৃপানুগ-ভক্তি-ধৰ্ম জগতে সকল জীবেৰ অনন্ত কল্যাণ প্ৰদান কৱিতেছেন। শ্ৰীজী-প্ৰভু বাঙালা ভাষায় কোন গ্ৰন্থ লেখেন নাই। তাহার সন্দৰ্ভ-নামক গ্ৰন্থ হইতেই কৃপানুগ পূজ্যপাদ কুৰুদাস কৱিরাজ গোস্বামী শ্ৰীচৰিতামৃত-গ্ৰহে কতিপয় সিদ্ধান্ত উদ্ধাৱ কৱিয়া ভক্তিধৰ্মে শিক্ষিত ব্যক্তিগণেৰ আনন্দ বৰ্দ্ধন কৱিয়াছেন। শ্ৰীকৃপানুগ-গণেৰ মূল গুরু শ্ৰীপাদ শ্ৰীজীৰ ও শ্ৰীপাদ রঘুনাথ দাস গোস্বামী প্ৰভুদ্বয়। কুচি-প্ৰধান-মাৰ্গেৰ আচাৰ্য্যস্বৰূপ হইয়া প্ৰভু রঘুনাথ দাস গোস্বামী ভজন-মাৰ্গেৰ স্বুগম-পথে স্বৰূপ জীবগণকে আকৰ্ষণ কৱিয়াছেন। আবাৱ ভাগ্যহীন কতিপয় জীৱ, দাস গোস্বামীৰ আহুগত্য বুঝিতে অক্ষম হইয়া কৃপানুগ-আচাৰ্য্য শ্ৰীজীৰেৰ প্ৰতি অযথা আক্ৰমণ কৱিতেও ক্ৰটী কৱেন না। সজ্জনতোষণী বলেন, যে-স্থলে আচাৰ্য্যেৰ প্ৰতি গৌৱবেৰ হুস দেখিতে পাওয়া যায়, দে-স্থলে প্ৰকৃত-প্ৰস্তাৱে কুচি-প্ৰধান-মাৰ্গজীৰী তাদৃশ পথিকও বিপথগামী। কুচিপ্ৰধানমাৰ্গে অবস্থিত মনে কৱিয়া কোন অৰ্বাচীন, দিঘিজয়ী পণ্ডিতেৰ প্ৰতি শ্ৰীজীৰপাদেৰ ব্যবহাৱ লইয়া আচাৰ্য্য-প্ৰাদেৱ অনুষ্ঠান শ্ৰীকৃপেৰ অনুমোদিত নহে জানাইয়া গুৰুপৱাধে অপৱাধী হইয়া পড়েন। অজাতকুচিগণেৰ মঙ্গলেৰ জন্ম কৃপাময় রসিকশেখৰ অগ্ৰাহিত শ্ৰীজীৰপাদ গ্ৰীষ্ম-মাৰ্গীয় ব্যবহাৱ দ্বাৱা সম্প্ৰদায়-বৈতৰ

সংরক্ষণ করিয়াছেন এবং নিজ-গুরুদেবের অপ্রাকৃত মহস্তের অধিষ্ঠানে কাহারও সন্দেহোৎপত্তি না হয়, তাহার নিরাকরণ করিয়াছেন। রূপানুগ শুন্দি অন্তরঙ্গ ভক্তগণ কেহই প্রাকৃত-সহজিয়া-সম্প্রদায়ের মত শ্রীজীব-প্রভুকে গুরু ব্যতীত অন্য বৈধ ভক্ত বা মর্ত্য-বুদ্ধি করেন না। রাগানুগ-গণও বলেন, আচার্য-গুরুর দোষ দেখিতে নাই। তাহাকে অবমাননা করিতে নাই।

রুচি-প্রধানমার্গেও শাস্ত্রার্থ বিশ্বাস, গুরুপাদাশ্রয়, ভজন-ক্রিয়া প্রভৃতি ক্রম-পদ্ধতি অনাদৃত হয় নাই। আবার যেখানে ক্রম-পদ্ধতির অনাদর, সেখানে যে রুচি-প্রধানমার্গে গমনশীল পথিকের আত্মস্মরিতা, তাহা তাহাকে ভক্তি-পথ হইতে বিচ্ছুত করিয়া পথব্রাহ্ম্মি উৎপন্ন করাইয়াছে। বর্তমান-কালে অনেক স্থলে দেখা যায় যে, অনেকে আপনাদিগকে জাতকুচি অভিমান করিয়া শ্রীজীব-প্রভুর গুরুত্বে শৈথিল্য-ভাব প্রদর্শন করেন। কেহ বা স্বকীয় পারকীয়াদি বিচার উৎপন্ন করিয়া শ্রীজীবপাদের চরণে অপরাধী পর্যন্ত হন। সজ্জনতোষণী তাদৃশ গুরুবমাননা করিবার প্রশংসন দেন না। যে-স্থলে বৈষ্ণবাভিমানীর জাতরতি-ধর্ম প্রকৃত-প্রস্তাবে হয় নাই, সে-স্থলে রূপানুগ-ক্রমধর্মের বিপর্যয় অবগুহ্য পরিলক্ষিত হইবে। ভক্তি, জ্ঞান-কর্মাত্মনাবৃত বস্তু শুনিয়াই অনেক অভক্ত-সম্প্রদায়ে অনর্থক বৃথা বিতঙ্গা আসিয়া তাহাদিগকে ভক্তিধর্মে প্রবেশ করিতে বাধা দেয়, আবার ঐ কথার ব্যাখ্যা প্রাকৃত-সহজিয়াগণ যেরূপ করেন, তাহাতে অভক্ত-সম্প্রদায়-গণ ভক্তির স্বরূপ উপলক্ষি করা দূরে যাক, সিদ্ধান্ত-বিরোধি-প্রাকৃত-সহজিয়া গুলিকে মানব-সমাজের অত্যন্ত নিম্ন স্তরে পাপী মৃত্যু জানিয়া আসন প্রদান করেন। শাস্ত্রীয় সিদ্ধান্ত অনাদর করিবার উপদেশই যে জাতকুচিগণের বৃত্তি, তাহা কখনই নহে। সিদ্ধান্তের অনুকূলেই তাহাদের রুচি, তক্ষণ্যই তাহারা জাতকুচি।

সিদ্ধান্ত-বিরোধি-রুচি কখনই ক্ষণপ্রেমরস প্রাপ্তির সহায় হয় না। শ্রীপাদ  
চক্রবর্তী ঠাকুরের “তদশ্মসারং” ( তাৎ ২৩৩২৪ ) মোকের টীকা পাঠ  
করিয়াও প্রাকৃত-সহজিয়ারা নিজ-নিজ প্রাকৃত-চতুরতায় নিজ-নিজ মৃচ্ছা  
উপলক্ষি করিতে পারে না দেখিয়া আমরা বিশ্বিত হই। শ্রীপাদ ঠাকুর  
ভক্তিবিনোদ কল্যাণকল্পতরু-গ্রন্থে লিখিয়াছেন—

|                       |                      |                        |
|-----------------------|----------------------|------------------------|
| মহাজন-পথে দোষ,        | দেখিয়া তোমার রোষ,   | পথ প্রতি ছাড় অনুরাগ।  |
| ফোটা-দীক্ষা মালা ধরি, | ধূর্ত করে স্বচাতুরী, | তাই তাহে তোমার বিরাগ ॥ |
|                       | কি আর বলিব তোরে মন।  |                        |

|                      |                        |                              |
|----------------------|------------------------|------------------------------|
| মুখে বল প্রেম প্রেম, | বস্তুতঃ ত্যজিয়া হেম,  | শুন্ধগ্রন্থি অঞ্চলে বন্ধন ॥  |
| অভ্যাসিয়া অশ্রুপাত, | লম্প বাস্প অকস্মাত,    | মুচ্ছী প্রায় থাকহ পড়িয়া । |
| এ লোক বঞ্চিতে রঞ্জ,  | প্রচারিয়া অসৎ সঙ্গ,   | কামিনী কাঞ্চন লভ গিয়া ॥     |
| প্রেমের সাধন ভক্তি,  | তাতে নৈল আনুরক্তি,     | শুন্ধপ্রেম কেমনে মিলিবে ।    |
| দশ অপরাধ ত্যজি,      | নিরস্ত্র নাম ভজি,      | কৃপা হ'লে স্বপ্নে পাইবে ॥    |
| না মানিলে স্বভজন,    | সাধুসঙ্গে সঙ্কীর্তন,   | না করিলে নির্জনে স্মরণ ।     |
| না উঠিয়া বৃক্ষোপরি, | টামাটানি ফল ধরি,       | দুষ্ট ফল করিলে অর্জন ॥       |
| তুষিত বরিলে কাম,     | মিথ্যা তাহে প্রেম নাম, | অরোপিলে কিসে শুভ হয় ।       |
| কামে প্রেমে দেখ ভাই, | লক্ষণেতে ভেদ নাই,      | তবু কাম প্রেম নাহি হয় ॥     |

কেন মন কামেরে নাচাও প্রেমপ্রায় ।

|                         |                         |                                |
|-------------------------|-------------------------|--------------------------------|
| চর্মমাংসময় কাম,        | জড়-স্থৰ অবিরাম,        | জড় বিষয়েতে সদা ধায় ॥        |
| শ্রদ্ধা হইতে সাধুসঙ্গে, | ভজনের ক্রিয়া রঙ্গে,    | নিষ্ঠা, রুচি, আসক্তি উদয় ॥    |
| আসক্তি হইতে ভাব,        | তাহে প্রেম প্রাদুর্ভাব, | এই ক্রমে প্রেম উপজয় ॥         |
| নাটকাভিনয় প্রায়,      | সকপট প্রেম ভাব,         | তাহে মাত্র ইন্দ্রিয় সংস্থোষ । |
| ইন্দ্রিয়-তোষণ ছার,     | সদা কর পরিহার,          | ছাড় ভাই অপরাধ দোষ ॥           |

( কল্যাণকল্পতরু—২৪-২৭ পৃষ্ঠা )

( সং তোৎ ১৮১৫ ; শ্রাবণ ১৩২২ বঙ্গাব্দ ; জুলাই ১৯১৬ খৃষ্টাব্দ )

## শ্রী গুরু-স্মরণ

নির্ভেদ-জ্ঞানিগণের মতে বস্তুমাত্রই ব্রহ্ম হওয়ায় গুরুও ব্রহ্ম—অচিন্ত্যভেদাভেদ-সিদ্ধান্তে বস্তু-মাত্রই যুগপৎ ব্রহ্ম হইতে ভিন্ন ও ব্রহ্মেই অবস্থিত—গুরুতত্ত্ব ভগবৎপ্রকাশ হওয়ায় ভগবানের প্রিয়তম দাস—গুরুদেব কৃষ্ণের ভক্ত হওয়ায় কৃষ্ণ হইতে বড়—কৃষ্ণের সহিত গুরুর সমজ্ঞান গুরুর ধর্মতা-সাধক—গুরুদেবে মর্ত্যবুদ্ধি অপরাধ—গুরু বা শিব কৃষ্ণের প্রিয়তম, তৎসমস্তে শ্রীজীবগোস্মামী ও ভাগবতের প্রমাণ—শ্রীল ঋষুনাথ, শ্রীল বৃক্ষদাস কবিমাজ, ঠাকুর নরোত্তম, চক্রবর্তী ঠাকুর, শ্রীভক্তিবিনোদ ঠাকুর প্রভৃতি মহাজনের সিদ্ধান্ত—কৃষ্ণতত্ত্ববেত্তাই গুরু—ত্রিবিধি গুরুদেব সন্ধিনী, হ্লাদিনী ও সম্বিশক্তিমূলে নিত্যবিরাজমান—ধ্যানচন্দ্রের গুরুপূজা-পদ্ধতি ।

শাস্ত্রসকল তিনি ভাগে বিভক্ত । কর্ম-বিচার, জ্ঞান-বিচার ও ভক্তি-বিচারে শাস্ত্রার্থ ভিন্নভাবে গৃহীত হয় । যাহারা অধিতীয় ব্রহ্ম ব্যতীত অন্য জীবাদির স্বতন্ত্র অধিষ্ঠান বা অনুভূতি স্বীকার করেন না, তাহাদের মতে ব্রহ্ম ব্যতীত দ্বিতীয় বস্তুর অবস্থিতি নাই । এই নির্ভেদ-ব্রহ্মজ্ঞানিগণ বস্তুমাত্রকেই ‘ব্রহ্ম’ বলিয়া জানেন । তাহাদের মতে ব্রহ্ম হইতে গুরু পৃথক্ক নহেন । ইহারা উপাসনা বা ভক্তিমার্গ স্বীকার করেন না । কিন্তু শ্রীমন্মহাপ্রভু ভক্তিমার্গ শাস্ত্রের উদ্দেশ্য বলিয়া জানাইয়াছেন । শ্রীমন্মহাপ্রভুর মতে তত্ত্ব অচিন্ত্যবৈত্তাবৈত্ত অর্থাৎ যাবতীয় বস্তু যুগপৎ ব্রহ্ম হইতে ভিন্ন এবং ব্রহ্মেই অবস্থিত । ব্রহ্ম ব্যতীত দ্বিতীয় বস্তু নাই, কিন্তু শক্তিগত পার্থক্যে একই বস্তু ভিন্ন ভিন্ন শক্তির পরিচয়ে পৃথক্ক ধর্মবিশিষ্ট । মায়াবাদী জ্ঞানিগণ তত্ত্ব-বিষয়ে যে ধারণা করেন, তাহাকে নির্বিশেষ জ্ঞান বলে । শ্রীমন্মহাপ্রভুর প্রকাশিত তত্ত্বজ্ঞান সবিশেষ ।

শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য এক বস্তু হইয়া ছয়টি ভিন্ন তত্ত্বে প্রকাশমান—  
 (১) গুরুতত্ত্ব, (২) শ্রীবাসাদি ভক্ততত্ত্ব, (৩) অংশাবতার  
 অবৈত-তত্ত্ব, (৪) স্বরূপ-প্রকাশ নিত্যানন্দ-তত্ত্ব, (৫) গদাধরাদি  
 নিজ-শক্তি-তত্ত্ব, (৬) স্বয়ং ভগবান্ত-তত্ত্ব শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য। এই  
 ছয় তত্ত্বই একমাত্র শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য। তাহা হইলে গুরুতত্ত্বও  
 শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য। অচিন্ত্যভেদাভেদ স্বীকৃত হইলে ছয় তত্ত্বই ভগবান্;  
 কিন্তু পরম্পর পৃথক্। শ্রীবাসাদি ভক্ত, শ্রীগদাধরাদি শক্তি, অবৈত  
 অংশাবতার, নিত্যানন্দ প্রকাশস্বরূপ এবং গুরুদেব এই পঞ্চতত্ত্ব  
 শ্রীকৃষ্ণচৈতন্যের সহিত অভেদ হইলেও এই পাঁচ তত্ত্বই শ্রীকৃষ্ণ-  
 চৈতন্য হইতে পৃথক্ দাসতত্ত্ব। শ্রীগুরুদেব চৈতন্যদেবের দাস  
 হইলেও ভগবানের প্রকাশস্বরূপ ভগবান্তি গুরুদেব। গুরুদেব সাক্ষাৎ  
 ভগবৎপ্রকাশ হইলেও তিনি কৃষ্ণচৈতন্যের প্রিয়তম দাস। শ্রীগুরুদেব  
 মর্ত্য নহেন, অনিত্য নহেন, তিনি কৃষ্ণ হইতে দাসরূপে ভিন্ন হইলেও  
 কৃষ্ণের অভিন্ন প্রিয় বস্তু। তিনি ভক্ত, স্বতরাং কৃষ্ণ হইতে বড়।  
 কৃষ্ণের সহিত সমান মনে করিলে তাঁহার খর্বতা  
 করা হয়।

কৃষ্ণ-সাম্যে নহে তাঁর মাধুর্য আস্থাদন।

কৃষ্ণের সমতা হৈতে বড় ভক্ত-পদ।

ভক্ত অভিমান মূল শ্রীবলরামে।

সেই ভাবে অনুগত তাঁর অংশগণে ॥

নানা ভক্তভাবে করেন স্বমাধুর্য পান।

আপনাকে করেন তাঁর দাস অভিমান।

সেই অভিমানে স্থথে আপনা পাসরে।

কৃষ্ণদাস-অভিমানে যে আনন্দ-সিক্তু।

কোটি ব্রহ্মসুখ নহে তাঁর একবিন্দু ॥

মুঞ্জ যে চৈতন্যদাস, আর নিত্যানন্দ ।

দাসভাব-সম নহে অন্তর্ত্র আনন্দ ॥

সেই কৃষ্ণ অবতীর্ণ চৈতন্য-ঈশ্বর ।

অতএব আর সব,—তার কিঙ্কর ॥

( চঃ চঃ আঃ ৬ষ্ঠ পরিচ্ছেদ )

এই সকল পন্থ কৃষ্ণ এবং গুরুদেব-সম্বন্ধেও আলোচ্য । ভক্ত, কৃষ্ণ এবং শ্রীগুরুদেব কেবল অভিন্ন হইলে ভক্তিমার্গের অস্তিত্ব থাকে না, উহা নির্ভেদ-ব্রহ্মজ্ঞানমার্গ হইয়া যায় । চারি সম্প্রদায়ের বৈষ্ণবগণ ও শ্রীমন্মহাপ্রভু গুরুদেবকে মর্ত্যবুদ্ধি করেন নাই; কিন্তু ভগবদ্বুদ্ধি করিলেও তাহাকে ভগবানের সেবক ভক্ত জানিয়াছেন । কশ্মী, জ্ঞানী ও ভক্তগণ সকলেই গুরুদেবকে ভগবদ্দৃষ্টি করিয়া থাকেন, কেহই প্রাকৃত-দৃষ্টি করেন না । কিন্তু শুন্দভক্তগণ গুরু ও ভগবানে অভেদ-দৃষ্টি করিলেও গুরুদেবকে কুফের প্রিয়তম জানেন ।

শ্রীকৃপালুগ আচার্যপ্রবর শ্রীজীবগোষ্ঠামী অজাতকৃচি বৈধমার্গীয় ভক্তগণের মঙ্গলের জন্য ভক্তিসন্দর্ভে লিখিয়াছেন—“শুন্দভক্তাঃ শ্রী শুরোঃ শ্রীশিবস্ত চ ভগবতা-সহ অভেদদৃষ্টিঃ তৎপ্রিয়তমত্বেনেব মন্ত্রস্তে” । অর্থাৎ শুন্দভক্ত গণ শ্রী গুরু এবং শ্রীশিবের সহিত ভগবানের অভেদ-দৃষ্টি-ব্যাপারকে ভগবানের প্রিয়তমত্ব বলিয়া মনে করেন । প্রমাণস্তুপ আমাদিগের আচার্য শ্রীজীবগোষ্ঠামী শ্রীমদ্ভাগবত ( ৪।৩০।৩৮ ) হইতে গুরুদেবকে ভগবানের প্রিয়তম জানিবার পরিক্ষার প্রমাণ দিয়াছেন, তাহা এই—

বয়স্ত সাক্ষাদ্ভগবন্ত ভবস্ত প্রিয়স্ত সখ্যঃ ক্ষণসঙ্গমেন ।

শুনুশিক্রিসস্ত ভবস্ত মৃত্যোভিষক্তমং ভাস্তঃ গতিং গতাস্ম ॥

তব যঃ প্রিযঃ সখা তস্ত ভবস্ত । অত্যন্তমচিকিৎসস্ত ভবস্ত জন্মনে। মৃত্যোশ্চ শিষ্যক্তমং সবৈষ্টঃ ভাঃ গতিং প্রাপ্তা ইত্যেবা । শ্রীশিবো হেষাঃ বক্তৃ গাঃ গুরুঃ । শ্রীপ্রচেতসঃ শ্রীমদষ্টভুজঃ পুরুষম্ ॥

আচীনবাহি-তনয় প্রচেতোগণ শ্রিশিবের শিষ্য। প্রচেতোগণ রুদ্র-গীত-  
দ্বারা ভগবান् অষ্টভুজকে আবির্ভাব করাইয়া যে স্তব করেন, তাহার মধ্যে  
এই শ্লোকটি দৃষ্ট হয়। প্রচেতোগণ বলিলেন,—“হে ভগবন्, আমরা আপনার  
প্রিয় সখা শিবের অল্পকাল সঙ্গ-প্রভাবে অত্যন্ত দৃঢ়শিক্ষিত্য জন্ম-মৃত্যুরূপ  
সংসারের ভিষক্ত-শ্রেষ্ঠ আন্তর্গতি তোমাকে লাভ করিয়াছি।” এই শ্লোকে  
প্রচেতোগণ তাহাদের গুরু শিবকে ভগবান্ কুর্বের প্রিয় সখা বলিয়া  
নির্দ্বারণ করিয়াছেন।

আচার্যবর শ্রীরঘূনাথ দাস গোস্বামী শ্রীরূপানুগ-জনের রাগানুগ-  
মার্গীয় প্রধান আচার্য। তিনি বলেন,—

ন ধর্মং নাধর্মং শ্রতিগণনিক্ষেত্রং ক্রিল কুর  
ব্রজে রাধাকৃষ্ণ প্রচুরপরিচর্যামিহ তনু ।  
শচীশুরং নলীখরপতিশুভ্রে গুরুবরং  
মুকুন্দপ্রেষ্ঠে শ্রু পরমজন্মং ননু মনঃ ॥

( শ্রীল দাসগোস্বামিকৃত মনঃশিক্ষা ২য় শ্লোক )

অর্থাৎ হে মন, তুমি বেদাদিষ্ট ধর্ম-সমূহ বা বেদ-নিষিদ্ধ অধর্মাদি  
কিছুই করিও না। ব্রজে রাধাকৃষ্ণের প্রচুর-পরিচর্যা এখানেই সাধন কর।  
শচীনন্দনকে ব্রজেন্দ্রনন্দন জানিবে; গুরুবেবকে কৃষ্ণপ্রিয়তম জানিয়া  
সর্বদা শ্রবণ করিবে।

শ্রীল কৃষ্ণদাস কবিরাজ গোস্বামী লিখিয়াছেন,—

যদৃপি আমার গুরু চৈতন্তের দাস ।

তথাপি জানিয়ে আমি তাহার প্রকাশ ॥

( চৈঃ চঃ আঃ ১৪৪ )

—এস্তে শ্রীগুরুদেব শ্রীচৈতন্ত না হইলেও চৈতন্তদেবের প্রকাশ।  
শুন্দরভূত জগতের গুরু চৈতন্তদেবের প্রকাশ, নিত্যানন্দ-প্রভু বিশ্ব-তত্ত্বের  
মূলবস্ত হইলেও দশদেহ ধারণ করিয়া কৃষ্ণসেবা করেন।

## শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী

শ্রীপাদ ঠাকুর নরোত্তম প্রার্থনার মধ্যে লিখিয়াছেন,—

শুবর্ণের ঝাঁঝি করিব',  
রাধাকৃষ্ণর জল পুরি',  
গুরুর স্থী রামে,  
ত্রিভঙ্গ-ভঙ্গিম-ঠামে,  
হেন নিতাই বিনে ভাই,  
রাধাকৃষ্ণ পাইতে নাই,  
সে-সমৰ্পন নাহি যাঁ'র,  
বৃথা জন্ম পেল তা'র,  
সেই পশু বড় দুরাচার ॥

শ্রীপাদ চক্রবর্তী ঠাকুর লিখিয়াছেন—

সাক্ষাৎকরিত্বেন সমস্তশাস্ত্রেরক্ষণ্ঠা ভাব্যত এব সন্তিৎঃ।  
কিন্তু প্রভোর্যঃ প্রিয় এব তস্ত বন্দে গুরোঃ শ্রীচৱণারবিন্দম্ ॥  
( গুরুষ্টক ৭ম শ্লোক )

অর্থাৎ যদিও সকল শাস্ত্রে গুরুদেব ভগবান् বলিয়া কথিত হইয়াছেন এবং তাহাই বৈষ্ণবগণ কর্তৃক জানিতে হইবে, তথাপি শ্রীগুরুদেব সাক্ষাৎ ভগবান् হইলেও ভগবানের প্রিয়, ক্ষেত্রের প্রকাশ-স্বরূপ, তাঁহাকে আমি বন্দনা করি ।

শ্রীগৌর-পার্বদ বক্তৃশ্বর পণ্ডিতের শিষ্য শ্রীগোপালগুরু, তচ্ছ্ব শ্রীধ্যানচন্দ্র গোস্বামী শুভ্রভক্তের পরমাদৃত স্বীয় পদ্ধতি-গ্রন্থে লিখিয়াছেন, “শ্রীমহা প্রভুশেষনির্মাল্যেন শ্রীবাসাদিপার্বদান্পূজয়েৎ । তথেব তত্ত্বান্শ শ্রীগুরুদান্শ ভক্তিঃ ।” অর্থাৎ শ্রীগৌর-নির্মাল্যব্রাহ্মা শ্রীবাসাদি পার্বদ ভজগণের পূজা করিবে । সেই প্রকার গৌর-প্রসাদ-ব্রাহ্মা শ্রীগুরুদেব-প্রমুখ ভজগণের ভক্তি-সহকারে পূজা করিবে ।

শ্রীপাদ ভক্তিবিনোদ ঠাকুর ‘হরিনাম চিন্তামণি’-গ্রন্থে লিখিয়াছেন—

গুরকে সামান্য জীব না জানিবে কভু ।

গুর কৃষ্ণ-শক্তি, কৃষ্ণ-প্রেষ্ঠ, নিত্য-প্রভু ॥

গুরকে কৃষ্ণ বলিয়া মনে করা মায়াবাদীর মত, শুন্দ-বৈষ্ণবের মত নহে। সাধিক ভক্তগণ এ বিষয়ে বিশেষ সতর্ক হইবেন। মায়াবাদ স্মাচাক্ষরে সাধন-মধ্যে প্রবেশ করিলে সমস্ত সাধন দূষিত করিবে।

এ সম্বন্ধে পত্রান্তরে ১৩১০ সালে প্রকাশিত একটি প্রবন্ধ এখানে উক্ত হইল—

“শ্রীধাম বৃন্দাবন হইতে প্রকাশিত শ্রীবৈষ্ণব-সন্দর্ভ-নামধ্যে মাসিক পত্রের দ্বিতীয় সংখ্যা আমরা পাইয়াছি। এই পত্র-সম্বন্ধে কোন স্থলে বিজ্ঞাপনে লিখিত হইয়াছে—ইহা পূর্বচার্য গোস্বামিগণের অপ্রকাশিত অভিনব মাসিক সন্দর্ভ। তত্ত্ব অদৃষ্টচর নবীন মত একটি আমাদের অদ্যকার আলোচ্য-বিষয়। কতিপয় শুন্দ-বৈষ্ণব ব্যথিত হইয়া আমাদিগকে পৃথক পৃথগ্ভাবে শ্রীগুরনিষ্ঠা (১) প্রবন্ধের চরম মীমাংসা পাঠ করিয়া শুনাইয়াছেন। তাহা বাস্তবিকই পূর্বচার্য গোস্বামিগণ জানিতেন না। তাহা এই—“সাক্ষাৎ শ্রীভগবান् শচীনন্দন কি শিখাইলেন? শিখাইলেন—শ্রীগুরহৃষির পরম স্বতন্ত্র বস্তু ।”

কার্য্যাধ্যক্ষ মহাশয়ের আশ্বাস-বাণী নিষ্ফল হইল দেখিয়া আমরা দুঃখিত হইলাম। ভক্তিবিরোধী মন্ত্রজীবিগণের বাগাড়স্বরে পরমার্থ-ভষ্ট হইয়া অনেকে বঞ্চিত হন, ইহা চিন্তা করিলেও আমাদের দুঃখ হয়। শ্রীকৃষ্ণ-চৈতন্য শিখাইয়াছেন,—

কিবা বিপ্র, কিবা শ্রামী, শূদ্র কেনে নয়।

বেই কৃষ্ণতত্ত্ববেত্তা, সেই গুর হয় ॥

( চৈঃ চঃ মঃ ৮।১২৭ )

সুতরাং বস্তুতঃ ঈশ্বর না হইয়াও, ঈশনাসগণ কৃষ্ণতত্ত্ববিদ্ হইলে গুর হন, জানা গেল।

পারমার্থিক-শাস্ত্রে লিখিত আছে,—**শ্রীগুরু** তিন প্রকার—**শ্রবণ-**  
**গুরু**, **ভজন-শিক্ষা-গুরু** এবং **মন্ত্র-গুরু**। **বন্ধু**-**প্রদর্শক-গুরু** বা **শ্রবণ-গুরু**  
অনেকস্থলে ভজন-শিক্ষা-গুরু একই ব্যক্তি হন। শিক্ষা-গুরু অনেক  
হইলেও আগম-মন্ত্র-শাস্ত্র-কুশল গুরুর নিকট মন্ত্র গ্রহণ  
করিতে হয়। মন্ত্রগুরু যদি অবৈষণ্ব হন, তাহা হইলে তাহার স্বার্থ  
উপেক্ষা করিয়া তাহাকে ত্যাগ-পূর্বক ভগবত্তক-গুরুর চরণাশয় কর্তব্য।  
শ্রীগুরুদেবকে অভীষ্ট দেবতার ত্বায় ভক্তি করিবে। তত্ত্ববাদিগণ  
মায়াবাদিগণের ত্বায় চিহ্নস্ততে বিশেষ নাই স্বীকার করেন  
না। **শ্রীশ্রীজীবগোস্মামি-প্রভু** ভক্তিসন্দর্ভে লিখিয়াছেন,—

“তস্মিংশিল্মাত্রেহপি বস্ত্বনি যা বিশেষাঃ স্বরূপভূতশক্তিসিদ্ধা ভগবত্তাদিরূপা বর্তন্তে  
তাংস্তে বিবেক্তুং ন ক্ষমন্তে, যথা রজনীথগ্নিনি জ্যোতিষি জ্যোতির্মাত্রেহপি যে  
মণ্ডলান্তর্বহিংশ দিব্যবিমানাদিপরম্পরপৃথগভূতরঞ্চিপরমাগুরুপাবিশেষান্তাংশর্চক্ষুষ।  
ন ক্ষমন্তে ইত্যব্যস্তবৎ। পূর্ববচ যদি মহৎকৃপা-বিশেষেণ দিব্যদৃষ্টিতা ভবতি, তদা  
বিশেষোপলক্ষিত ভবেৎ।” ( ভক্তিসন্দর্ভ—২১৫ সংখ্যা )

শ্রীগুরুদেবকে মায়াবাদ-বুদ্ধিতে দর্শন করিলে ঈশ্বর বলিয়া প্রতিপন্ন  
করিবার প্রয়োজন হয়, কিন্তু বাস্তবিক ( গুরু-কৃপা ) মহৎকৃপা-বিশেষ-দ্বারা  
দিব্যদৃষ্টি লাভ হইলে ঈশ্বর-বস্ততে বিশেষ-ধর্ম উপলক্ষি হয়। তখন “বন্দে  
গুরন्” অভৃতি শ্লোকদ্বারা শ্রীকৃষ্ণচৈতন্তের আহুগত্যাভিলাষে কৃচি হয়।

কৃষ্ণ, গুরুব্য, ভক্তাবতার, প্রকাশ।

শক্তি,—এই ছয়বচে করেন বিলাস॥

( চৈঃ চঃ আঃ ১৩২ )

—এই মহাব্রাক্য হইতে জানা যায় যে, শক্তিগত-ভেদ নিত। তাহা  
ভাষা-বিকাশ-কৌশলে চাপিয়া রাখিলে চলিবে না। **শ্রীকৃষ্ণচৈতন্তে**-  
প্রভু গুরুত্ব পরিস্ফুট করিবার মানসে লিখিয়াছেন,—

বন্ধপি আমার গুরু চৈতন্তের দাস ।  
তথাপি জানিয়ে আমি তাহার প্রকাশ ॥  
( চৈঃ চঃ আঃ ১৪৪ )

সুতরাং মৃঢ় এবং নিপুণ—উভয় পাঠকই সহজে বুঝিতে পারেন যে, বস্তুতঃ শ্রীগুরু দ্বিশ্বর নহেন, কিন্তু শ্রীভগবদ্দাস । তাহার সহিত প্রাকৃত-ব্যবহার করিলে কৃষ্ণ-প্রসাদ কোন-কালেই লাভ হইবে না । অপ্রাকৃত নিত্যক্লপে গুরুদেবকে সর্বদা চিন্ময়-বুদ্ধি করিবে । গুরুকে ছন্তি-তিক, অর্থলোভী, ভুক্তি-মুক্তি-বাঞ্ছাবান् যোষিংসঙ্গী, কৃষ্ণাভক্ত, কপটী, জীব-হিংসাপর, লাভ-পূজা-প্রতিষ্ঠাসেবী, মন্ত্রজীবী অবৈষ্ণব বলিয়া জানিতে পারিলে তাহার আশ্রয়ে কৃষ্ণভক্তি লাভ হইবে না । সেই অবোগ্য কপটীকে সম্পূর্ণভাবে ত্যাগ করতঃ কৃষ্ণত্ববিদ্, অমর্জ্য, অপ্রাকৃত গুরুৰাশ্রয় অবশ্য কর্তব্য । চতুর্দিশ-ভুবন-বন্দ্য শ্রীভগবৎপার্বদ্বর আচার্য শ্রীমৎ প্রভু রঘুনাথ দাস গোস্বামী শ্রীকৃষ্ণচৈতত্তচরণানুগ বর্তমান এবং তাবী মহামহোদয় বৈষ্ণবগণের পরমারাধ্য । তিনি স্বরূপ-দামোদর এবং শ্রীকৃপ-গোস্বামী প্রভুদ্বয়ের অনুগমনে যে গুরুদেবের তত্ত্ব ‘মনঃশিক্ষা’-গ্রন্থে লিপিবদ্ধ করিয়াছেন, তাহার বিরক্তে কালনিক গগনভেদী চীৎকার কখনও স্ফুল উৎপাদন করিবে না । শ্রীগুরুদেব মুকুন্দের প্রেষ্ঠ, পরমপ্রিয় ; সুতরাং মুকুন্দ নহেন । শ্রীল প্রভু নরোত্তম-দাস তদীয় প্রার্থনায় “নিতাই-পদ-কমল” প্রভৃতি গীতে গুরুতত্ত্ব-সম্বন্ধে বিশেষ করিয়া শিখাইয়াছেন, তাহাতে তাত্ত্বিক-বৈষ্ণব-মাত্রেই বুঝিতে পারেন যে, গুরুদেব সঙ্গিনী, হ্লাদিনী বা সম্বিদ্ধশক্তি-মূলে নিত্য-বিরাজমান ; কেবল সম্প্রিতি-শক্তি-পরিচয় তাহার ক্ষেক্ষে চাপাইতে গেলে মায়া-বাদী বা বাউল-সহজিয়া-মত হইয়া যাইবে । যতীন্দ্র শ্রীমৎ ধ্যানচন্দ্র গোস্বামি-পাদ বিশুদ্ধ মহানুভব বৈষ্ণবগণের ব্যবহার হইতে তদীয়

পক্ষতিতে যাহা লিখিয়াছেন, তাহা উক্ত হইল। শ্রীগোড়ীয়-বৈষ্ণব-সমাজে এই গ্রন্থের বিশেষ আদর আছে।

“শ্রীমহাপ্রভু-শেষনির্মাণ্যেন শ্রীবাসাদিপার্বদান্ত পূজয়ে। তর্তুবে তত্ত্বান্ত শ্রীগুরুদীন্ত ভক্তিঃ।”

এই সকল আলোচনা করিলে জ্ঞান যাইবে যে, স্বার্থান্ত্র হইয়া শ্রীগুরু-সম্বন্ধে নবীন মত প্রচার করিলে একটি উপ-সম্প্রদায়ের নির্জীব-ভক্তি স্থাপন হইবে মাত্র। এই প্রকার উপ-সম্প্রদায়ের অভাব নাই। অবশ্যে শ্রীগুরুদেব এই স্বার্থান্ত্রগণকে নিজ-স্বরূপ প্রদর্শন করুন,—এই আমাদের প্রার্থনা।

( সঃ তোঃ ১৮।৫ ; শ্রাবণ ১৩২২ বঙ্গাব্দ ; জুলাই ১৯১৫ খ্রিষ্টাব্দ )

---

## প্রবন্ধাবলীর শ্লোক ও পয়ার স্তুচী

### প্রথম খণ্ড—পূর্ববার্দ্ধ

| শ্লোক ও পয়ার       | পৃষ্ঠা | শ্লোক ও পয়ার       | পৃষ্ঠা |
|---------------------|--------|---------------------|--------|
| অস্তাতিলাভিতাশূন্যঃ | ৬৯     | বস্ত নারায়ণঃ       | ৪      |
| অবক্ষয়া কিল        | ৩৭     | যুবতীঃ রূপসম্পন্নাঃ | ৪      |
| চতুর্দশীব্রতরতা     | ৪      | শাস্ত্রোদাস্ত্রো    | ৪-     |
| ন-বয়ং কবয়ন্ত      | ৩৪     | শ্রতিশ্রায়পেতঃ     | ৪৬     |
| নমো নমো যামুনায়    | ৫০     | স্বধর্মো নিরতো      | ৪      |
| পরং ব্রহ্মেবাঞ্জঃ   | ৪৬     | ( বাঙ্গালা পদ্য )   |        |
| ব্রহ্মানন্দো ভবেদেষ | ৬৫     | অন্তর নিষ্ঠা কর     | ১৯     |
| ভুক্তিমুক্তি-স্পৃহা | ৬৫     | যেট মৃঢ় কহে        | ৪      |

## প্রবন্ধাবলীর স্থান-পাত্রাদির স্তুচী

### প্রথম খণ্ড—পূর্ববার্দ্ধ

| স্থান ও পাত্রাদি | পৃষ্ঠা | স্থান ও পাত্রাদি | পৃষ্ঠা     |
|------------------|--------|------------------|------------|
| অুক্তিযায্যাতি   | ৩৫     | অলবন্দার ঋষি     | ৪৫         |
| অগ্র             | ২      | অশির্বাদ্য       | ২৮         |
| অগ্রদাস          | ২      | অহোবল-নৃসিংহ     | ২০         |
| অচ্যুত           | ২৫     | ঈশ্বর ভট্ট       | ৩৪, ৩৭, ৩৮ |
| অথর্বার্থ        | ২৮     | ঈগ্বেদোৰ্থ       | ২৮         |
| অনন্তপুর         | ৪৪     | কব্হাম্বুজ্যার   | ১২ক        |
| অনন্তচার্য       | ১৯     | কর্ত্তাভজা       | ৬৮         |
| অৰোধ্যা          | ২০     | কাঞ্চীনগর        | ৪৮         |
| অর্থ-পঞ্চক       | ২৮     | কাঞ্চীপুর        | ৪২, ৪৪     |

| স্থান ও পাত্রাদি | পৃষ্ঠা | স্থান ও পাত্রাদি     | পৃষ্ঠা |
|------------------|--------|----------------------|--------|
| কারিমার          | ২৬     | তত্ত্ববোধিনী পত্রিকা | ৭১     |
| কারিমার          | ২১, ২২ | তরোপর্বত             | ২১     |
| কীল              | ২      | তাত্ত্বিক            | ৬৮     |
| কৃষ্ণচৈতন্য      | ১১     | তাত্ত্বপর্ণী         | ২১     |
| কৃষ্ণদাস         | ১      | তাৱাকুমাৰ            | ৩      |
| কৃষ্ণদাস কবিৱাজ  | ২      | ত্ৰেলোক্যনাথ মান্যাল | ৭৮     |
| কেৱল দেশ         | ২৫     | থিওমফি               | ৬৮     |
| কেশবচন্দ্ৰ       | ১৩     | দীনেশচন্দ্ৰ সেন      | ৭৮     |
| খৃষ্টান-শাস্ত্ৰ  | ১৫     | দেবোৱিনাথ            | ৪৪     |
| গীতা             | ৪১     | দেবেন্দ্ৰনাথ ঠাকুৱ   | ১৩     |
| গীতা সংগ্ৰহ      | ৪৫     | দ্ৰমিড়াচাৰ্য্য      | ৪৬     |
| গুহদেৱ           | ৪৬     | জ্ঞাবিড় আম্বায়     | ২৭, ৪৯ |
| গোকুলাভৱণ        | ২৬     | ম্বাৰবিন             | ৬৬     |
| গোবৰ্দ্ধন        | ২০     | ধৰ্ম-ধনু             | ২৫     |
| গোষ্ঠীপূৰ্ণ      | ২৩, ৩৩ | নাথনায়িকা           | ২৬     |
| ঘটিকাচল          | ২০     | নাথমূনি              | ১৯, ৩২ |
| চক্ৰপাণি         | ২৫     | নাভাজী               | ১, ২   |
| চক্ৰ দত্ত        | ৩      | নাভাদাস              | ৫      |
| চাৰ্কাক          | ৩৩     | নিষ্পাক              | ১১     |
| চিৱঞ্জীব শশৰ্বী  | ৭৮     | পদ্মাক্ষ             | ২৩     |
| চৈতন্যচরিতামৃত   | ২, ৪   | পৱাঙ্কুশ             | ৩২, ৪১ |
| চোলব্ৰাজ         | ৩৪     | পলিবাসী পত্রিকা      | ৫৮     |
| জগন্মীধৰ গুপ্ত   | ৭৮     | পাণ্ডুদেশ            | ২৫     |
| জগন্মাথ          | ১২ক    | পুণৰীক               | ৩২     |
| টকাচাৰ্য         | ৪৬     | পুণৰীকাৰ্ষ           | ৪২     |
| তত্ত্ববৰ্য       | ২২     | পুৱোকানগৱ            | ২২     |

স্থান-পাত্রাদির সূচী

৮৭

| স্থান ও পাত্রাদি      | পৃষ্ঠা | স্থান ও পাত্রাদি | পৃষ্ঠা     |
|-----------------------|--------|------------------|------------|
| পূর্ণাচার্য           | ৪৮     | ভাস্কর ভট্ট      | ৪৬         |
| অপনামৃত               | ১৯     | মধুর কবি         | ২১, ৩২     |
| কৃৎকার                | ২৫     | মধুসূদন          | ২০         |
| বরদরাজ                | ৪৮     | মধুমুনি          | ৩২         |
| বর-রঙ্গ               | ৩৮, ৪৩ | মধুবাচার্য       | ১৭         |
| বিট্টল দেব            | ২০     | ময়ুর নগর        | ২০         |
| বিভূতি নাথেন্দ্র      | ২৫     | মহাপূর্ণ         | ৪১         |
| বিকুঠিশঙ্গ            | ৩      | মহাপ্রভু         | ৫          |
| বিষ্ণুচিত্ত           | ২৪     | মহাবলীপুর        | ২১         |
| বিষ্ণুপ্রিয়া পত্রিকা | ৫৮     | মহাভাস্তু ভট্ট   | ৩৪         |
| বিষ্ণুস্বামী          | ৩২     | মহীসার           | ৪২         |
| বীরনারায়ণপুর         | ২০, ২৩ | মানসিংহ          | ২          |
| বৃন্দাবন              | ২০     | মায়াতীর্থ       | ২০         |
| বৃন্দাবনদাম ঠাকুর     | ৭৮     | মারণের্গবি       | ৪২         |
| বৃহচ্চরণ              | ৪১     | মালাধর           | ৪১         |
| বেঙ্কটাচল             | ২০     | বজুর্বেদার্থ     | ২৮         |
| বেদাস্ত-স্মৃত         | ১৭     | বাদবপ্রকাশ       | ৪৮         |
| বেদার্থ-সংগ্রহ        | ৪৬     | বাদবাচার্য       | ৪৮         |
| বৈথা                  | ৪৪     | বামুনমুনি        | ২৩, ৩৪     |
| বৈষ্ণব-খণ্ড           | ৩      | বোগীস্তু         | ২৪         |
| বৰ্দ্ধায়ন            | ৪৫     | বন্ধনগর          | ৪১         |
| ব্রহ্মবাদী            | ৬৭     | বন্ধনাধ          | ৪১         |
| ভক্তমাল               | ১      | বঙ্গনায়িকা      | ৩৩         |
| ভক্তিচৈতন্তচলিকা      | ১৫     | বহস্তুত্র        | ২২         |
| ভক্তিরসামৃতসিঙ্কু     | ৬৪     | বাজগোপাল দেব     | ১৯         |
| ভারুচি                | ৪৬     | বামমিশ্র         | ২৩, ৩২, ৪১ |

| স্থান ও পাত্রাদি | পৃষ্ঠা         | স্থান ও পাত্রাদি        | পৃষ্ঠা |
|------------------|----------------|-------------------------|--------|
| রামানুজাচার্য    | ১৭, ২৫, ৩২, ৪৮ | শ্রীনাথ                 | ৩৩     |
| লক্ষ্মণ মহাজন    | ৩              | শ্রীবৃত্তার্থ্য         | ২৮     |
| শক্তিখণ্ড        | ৩              | শ্রীভার্য               | ৫০     |
| শঙ্করারণ্য       | ৪৬             | শ্রীমপ্রদায়            | ৪৬     |
| শর্ঠকোপ          | ২১, ২৪         | সম্ভজনতোষণী             | ১৫     |
| শর্ঠারি          | ২৬             | সপ্তশীর্ষ-বিশিষ্ট দেবতা | ১২ক    |
| শ্রিবখণ্ড        | ৩              | সহস্র-গীতি              | ২২     |
| শৈলপূর্ণাচার্য   | ৪১             | সামার্থ                 | ২৮     |
| শোদৃপূর্ণ        | ৩৮             | সিদ্ধিত্রয়             | ৪৫     |
| শ্রীকৃষ্ণ        | ১২খ            | সুমতি                   | ২৫     |
| শ্রীচৈতান্তদেব   | ১২খ            | স্তোত্রবহু              | ৪৫     |
| শ্রীজীবগোস্মামী  | ৭৮             | হাক্সলি                 | ৬৬     |

### শব্দ-সূচী

| শব্দ               | পৃষ্ঠা | শব্দ                        | পৃষ্ঠা |
|--------------------|--------|-----------------------------|--------|
| অচিন্ত্যভেদাভেদবাদ | ১৭     | অভিলাষিতা-শৃঙ্খ             | ৫৩     |
| অজ্ঞাত-বাসনা       | ৫১     | অলক্ষণাক                    | ৩৮     |
| অবৈতবাদাত্ত্বিত    | ১২খ    | অসম্প্রদায়িক               | ৩০, ৩১ |
| অমুশিষ্য           | ২      | আচার্যবর শ্রীমদ্ভূপগোস্মামী | ৬৪     |
| অন্তঃশরীর          | ১৪     | আত্মসিদ্ধি                  | ৪৫     |
| অস্ত্রাভিলাষ       | ৫১     | আধুনিক বাদ                  | ৬০     |
| অপরাধ              | ৭৮     | আবরণশৃঙ্খ-স্বরূপ            | ৭৪     |
| অপসম্প্রদায়       | ৭৮     | আধুনিক বাদী                 | ৬১     |
| অভিলাষ-সেবক        | ৫২     | ঈশ্বরকেক্ষয়                | ৮১     |
| অভিলাষিতা-যুক্ত    | ৫৩     | উচ্ছলিত ভাব                 | ৫৮     |

| শব্দ               | পৃষ্ঠা     | শব্দ                    | পৃষ্ঠা |
|--------------------|------------|-------------------------|--------|
| উচ্ছুস             | ১২৬        | নবগৌরাঙ্গবাদী           | ৫৯     |
| উপধর্ম             | ৭০         | নবযুগীয়                | ৬৮     |
| উপসম্প্রদায়       | ৭৮         | নব্য ব্রহ্মবাদ          | ১৩     |
| উপায়              | ৬২         | নব্য-সম্প্রদায়         | ১৫     |
| উপেয়              | ৬২         | নারীপঞ্জা               | ৭৬     |
| কংস-সভা            | ১২৬        | নিরুদ্যোগ-বৃত্তি        | ১০     |
| কর্মসিদ্ধান্ত      | ২৫         | নির্বিশেষ অবৈতবাদ       | ১৪     |
| কাঠালের আম-সত্ত্ব  | ১৫         | পঞ্চ সংস্কার            | ৪২, ৪৯ |
| কাকতালিয়-স্ত্রায় | ৬৯         | পরব্রহ্ম-গ্রাসিতা-শক্তি | ৪৭     |
| কৃত্রিম ভক্তি      | ১৫         | পুরাণ-রত্ন              | ৫০     |
| কৃপা-পরতন্ত্র      | ২৪         | প্রচলন-বৌদ্ধবৰ্ত        | ২৫     |
| কেবল-বৈতবাদ        | ১৭         | প্রতিকূলানুশীলন         | ৫৭     |
| কেবলাবৈতবাদ        | ১৭         | প্রবুদ্ধ                | ৫২     |
| কেবলাবৈত-সত্তা     | ৪৬         | প্রাকৃত জীব             | ২৬     |
| খঢ়োত-ময়ুখ        | ৬৯         | প্রাকৃত-বাসনা           | ৫১     |
| গৌর-বিমুখতা        | ৫          | প্রেমকণা                | ৬৫     |
| চিদ্বিলাস          | ৭৪         | প্রেমচিন্তামণি          | ৬৩     |
| চিম্বয়মুক্তি      | ৭৬         | প্রেমবৃত্তি             | ৭৩     |
| জৈবধর্ম            | ৩২         | প্রেমস্বরূপ             | ৭৪     |
| জ্ঞানবাদী          | ৬১, ৬৩, ৬৬ | বঞ্চনা                  | ৫৩     |
| জ্ঞানমন            | ৬৫         | বঞ্চিত-বিশ্বাস          | ৫৪     |
| জ্ঞানানুশীলন       | ৬৭         | বাটলিয়া                | ৬৮, ৭৮ |
| বিহুদয় বাক্য      | ৬৭         | বিপ্রলক্ষ-রস            | ৫৯     |
| বৈতাবৈতবাদ         | ১৭         | বিশিষ্টতা লোপ           | ৪৭     |
| নদীয়ানাগরী ভাব    | ৫৮         | বিশিষ্টাবৈত-মত          | ৪৫     |
| নবগৌরা             | ৬৮         | বিশিষ্টাবৈতার্থ         | ১৭     |

| শব্দ                | পৃষ্ঠা | শব্দ                  | পৃষ্ঠা     |
|---------------------|--------|-----------------------|------------|
| বিশুদ্ধ বৈষ্ণব      | ৭৮     | লুটাকীট               | ৭১, ৭২, ৭৭ |
| বিশেষবাদী           | ৪৬     | লোকিক বাক্য           | ৩৭         |
| বৈদিক নামধারী       | ৬৮     | শক্তির বাদ            | ১৪         |
| বৈষ্ণব-আচার্য       | ৩২     | শ্রীধর্ম              | ৬০         |
| বৈষ্ণব-সংস্কার      | ৪২     | শ্রীভগবচরণ-প্রপত্তি   | ৭৯         |
| ব্রহ্মবাদ           | ১৩     | সচিদানন্দ-বিপ্রহ      | ৭৪, ৭৫     |
| ব্রহ্মবিজ্ঞান       | ১৩     | সৎ-সাম্প্রদায়িকতা    | ৩১         |
| ব্রহ্মবিরোধী        | ৬৯     | সনাতন জৈবধর্ম         | ৬৮         |
| ব্রহ্মভক্তি         | ১৫     | সনাতন-বৈষ্ণব-ধর্ম     | ২৪         |
| আক্ষ                | ৬৮     | সক্ষিনী               | ৭৩         |
| ভবিষ্যদাচার্য       | ২৩     | সবিশেষ-বাদ            | ১৪         |
| ভাবুকদল             | ৫৯     | সম্প্রদায়            | ৩০         |
| ভেদাভেদ             | ৪৭     | সম্বিদ্               | ৭৩         |
| মহাবিষ্ণু-সিদ্ধান্ত | ৪২     | সম্বিদ্-সিদ্ধি        | ৪৫         |
| মায়াবরণ            | ৭৬     | সন্তোগ-রস             | ৫৯         |
| মায়াবাদ            | ২৫     | সিদ্ধান্ত-রক্ষা       | ৪২         |
| মায়াবাদবিষ্য       | ৬৮     | সুবিধাবাদি-সম্প্রদায় | ৬৮         |
| মায়িক জ্ঞান        | ৭৪     | সোনার পাথর বাটি       | ১৫         |
| মায়াবাদী           | ১২৪    | স্ত্রীবেষীদল          | ৫৯         |
| মায়িক প্রেম        | ৭৪     | স্বপ্রকাশ-সিদ্ধি      | ৪৫         |
| বাত্রাদল            | ৬৭     | স্ববিলাস              | ৭৫         |
| যোগীরাট             | ২০     | হ্লাদিনী              | ৭৩         |

## প্রবন্ধাবলীর স্থান-পাত্রাদির সূচী

### প্রথম খণ্ড—উত্তরাঞ্চ

| স্থান ও পাত্রাদি | পৃষ্ঠা             | স্থান ও পাত্রাদি   | পৃষ্ঠা |
|------------------|--------------------|--------------------|--------|
| অক্ষোভ্যতীর্থ    | ১২, ১৩, ১৬, ২২, ২৩ | কুণ্ডপুর           | ২      |
| অচ্যুতপ্রেক্ষ    | ৬                  | কুলশেখর            | ২১, ৪৫ |
| অদমার ঘৃতস্বামী  | ১০                 | কৃশ্মাচল           | ১২     |
| অনন্তেশ্বর       | ৩, ৪               | কৃষ্ণচন্দ          | ৯      |
| অর্থপঞ্চক        | ৩০                 | কৃষ্ণজন্মখণ্ড      | ৮      |
| আলূবর            | ২০                 | কৃষ্ণস্বামী আয়ার  | ১১     |
| আদিত্য পুরাণ     | ৮                  | কৃষ্ণ (নদী)        | ১২     |
| ঈশ্ববাস্তু-টীকা  | ২৩                 | কোন্কান            | ২      |
| ঈশ্বরপুরী        | ২৪                 | কোম্বো-পঞ্চরাত্র   | ৩১     |
| উড়ুপী           | ৩                  | ক্যানারা           | ২      |
| উদ্ধবাচার্য      | ১২                 | ক্যানারিজ          | ২      |
| উপদেশ-রত্নমালা   | ২০                 | খোশালপুর           | ২      |
| উপাধি-খণ্ডন-টীকা | ২৩                 | গদাতীর্থ           | ৩      |
| ঝগ্ভাষ্য-টীকা    | ২৩                 | গুরু-পরম্পরা       | ৪৪     |
| ওয়াডি           | ২২                 | গুরুপরম্পরা-প্রভাব | ২০     |
| কথালক্ষণ-টীকা    | ২৩                 | গোদাদেবী           | ২১, ৬৩ |
| কবীন্দ্রতীর্থ    | ২৩                 | গোপালগুরু          | ৮২     |
| কর্মনির্ণয়-টীকা | ২৩                 | গোপীনাথ রাও        | ১১     |
| কলিকাতা          | ২                  | চক্রবর্তী ঠাকুর    | ৮২     |
| কাশারগড়         | ২, ৩, ৪            | চতুৰ্ষিবি          | ২১     |
| কামারমুনি        | ২১                 | চন্দ্রগিরি         | ৩      |
| কিলহর্ণ          | ১২                 | চন্দ্রমোলেশ্বর     | ৩      |

| স্থান ও পাত্রাদি           | পৃষ্ঠা     | স্থান ও পাত্রাদি                | পৃষ্ঠা         |
|----------------------------|------------|---------------------------------|----------------|
| চিকাকোল                    | ১২         | নবেজ্যাকশ্ম                     | ৩৪             |
| ছলারি-নৃসিংহাচার্য         | ১২         | নরহরি তীর্থ                     | ১২, ১৩, ১৫, ২৩ |
| ছলারি-স্মৃতি               | ১১         | ন্যায়কল্পতরু-প্রমাণ-লক্ষণ-টীকা | ২৩             |
| জয়তীর্থ                   | ১৩, ২২, ২৩ | ন্যায়দীপিকা-টীকা               | ২৩             |
| জয়তীর্থ-বিজয়             | ২৪         | ন্যায়-বিবরণ-টীকা               | ২৩             |
| জয়ধন্ম                    | ২৪         | পঞ্চতত্ত্ব                      | ৩১             |
| জ্ঞানসিদ্ধু                | ২৪         | পদ্মনাভাচার্য                   | ১০, ২৩         |
| তত্ত্বদ্যোত-টীকা           | ২৩         | পদ্মাদেবী                       | ৬৩             |
| তত্ত্বনির্ণয়-টীকা         | ২৩         | পদ্মমালা                        | ২৩             |
| তত্ত্ববিবেক-টীকা           | ২৩         | পয়স্থিনী                       | ৩              |
| তত্ত্ব-সংখ্যান-টীকা        | ২৩         | পরশুতীর্থ                       | ৩              |
| তাত্ত্বিক্য-নির্ণয়-গ্রন্থ | ১৪         | পশ্চিমাচল                       | ২              |
| তিক্রমলই                   | ৪৪         | পাজকাক্ষেত্র                    | ৩              |
| তুলুবদেশ                   | ৬          | পাণ্ডেরপুর                      | ২২             |
| তেলেগু                     | ২          | পুন্তুর                         | ২              |
| দক্ষিণ-মথুর                | ৬৩         | পুরুষোত্তম                      | ২৪             |
| দণ্ডতীর্থ                  | ৩          | পূর্ণপ্রজ্ঞ                     | ১২             |
| দয়ানিধি                   | ২৪         | পূর্বাচল                        | ২              |
| দাক্ষিণাত্য                | ২          | প্রপন্না মৃত্যু                 | ২০             |
| দিব্যসুরি চরিত্য           | ২০         | প্রবক্ষসার                      | ২০             |
| দেবদেবী                    | ৪২         | প্রভু ব্রহ্মাখদাম গোস্বামী      | ৮৫             |
| ধনুষ্টীর্থ                 | ৩          | প্রমেয়দীপিকা-টীকা              | ২৩             |
| ধোওরযুনাথ পন্থ             | ২২         | প্রসাদরাঘব-যন্ত্র               | ১০             |
| ধ্যানচন্দ্র গোস্বামী       | ৮২, ৮৫     | বক্রেশ্বর পঞ্জিত                | ৮২             |
| ধ্যানচন্দ্র-পক্ষতি         | ৮৫         | বল্লভদেব                        | ৬৭             |

| স্থান ও পাত্রাদি    | পৃষ্ঠা     | স্থান ও পাত্রাদি        | পৃষ্ঠা     |
|---------------------|------------|-------------------------|------------|
| বাইক্ষেত্র          | ১২         | বেদান্তদেশিক            | ১৩         |
| বাগীশ শীর্থ         | ২৩         | বৈশ্বব-প্রকাশিকা প্রস্থ | ১৩         |
| বাণতীর্থ            | ৩          | বৈষ্ণব-সন্দর্ভ          | ৮৩         |
| বাদাবলী             | ২২         | ব্যাসতীর্থ              | ২৪         |
| বায়ুপুরাণ          | ১০         | ব্রহ্মণ্য               | ২৪         |
| বাহিষ্পত্য বর্ষ     | ১০, ১৫     | ব্রহ্মবৈবর্তপুরাণ       | ৮          |
| বালাচার্য           | ১২         | ব্রাহ্ম-পঞ্চব্রাত্র     | ৩১         |
| বাশিষ্ঠ-পঞ্চব্রাত্র | ৩১         | ভক্তাজ্ঞিক্রেণু         | ২১, ৪১     |
| বাস্তুদেব           | ৬          | ভক্তিবিনোদ ঠাকুর        | ১৭, ৫৩, ৮২ |
| বিজয়নগর-রাজ        | ১২         | ভক্তিসার                | ২১         |
| বিদ্যালিধি          | ২৩, ২৪     | ভাগুরকার                | ১১         |
| বিদ্যাধিরাজ         | ২৩         | ভীম                     | ৯          |
| বিদ্যাধীশ           | ২৩         | ভীমরাও                  | ১০         |
| বিদ্যারণ্য ভারতী    | ১২, ১৩, ১৬ | ভূতযোগী                 | ২১         |
| বিক্ষ্যাগিরি        | ২          | ভাস্ত্যোগী              | ২১         |
| বিপ্রনায়ায়ণ       | ৪১         | মঙ্গলাবেড়              | ২২         |
| বিমানগিরি           | ৩          | মণ্ডনগুড়ি              | ৪১         |
| বিলম্বী বর্ষ        | ১০         | মধুর কবি                | ২১         |
| বিল্বিপুত্র         | ৬৩         | মধেজী শট্ট              | ৬          |
| বিষ্ণুচিত্ত         | ২১, ৬৩     | মধবগেহ                  | ৫          |
| বিষ্ণুপূরী          | ২৪         | মধবাচার্য               | ৮          |
| বুকানন (ডক্টর)      | ১১         | মরণদেব                  | ৯          |
| বেদমিধি             | ২৩         | মলায়লম্ব               | ২          |
| বেদবিদ্যা           | ৬          | মহাভাৰত-তাংপর্য-নির্ণয় | ১০, ১১     |
| বেদব্যাস            | ২৩         | মহারাষ্ট্র              | ২          |

| ସ୍ଥାନ ଓ ପାତ୍ରାଦି  | ପୃଷ୍ଠା | ସ୍ଥାନ ଓ ପାତ୍ରାଦି        | ପୃଷ୍ଠା |
|-------------------|--------|-------------------------|--------|
| ମହୀଶୂର            | ୩      | ବିଦ୍ୟାଭାନୁମାନ-ଖଣ୍ଡ-ଟିକା | ୨୩     |
| ମାଧବତୀର୍ଥ         | ୨୩     | ମୁକୁଳ                   | ୬୩     |
| ମାଧବେନ୍ଦ୍ରପୁରୀ    | ୨୪     | ମୁକୁଳମାଲାସ୍ତୋତ୍ର        | ୪୭     |
| ମାଧ୍ୱଭାବ୍ୟ        | ୨୩     | ମୁନିବାହ                 | ୨୧     |
| ମାୟାବାଦ-ଖଣ୍ଡ-ଟିକା | ୨୩     | ମ୍ୟାଙ୍ଗୋଲୋର             | ୩      |
| ମାଲଖେଡ୍ର-ଗେଟ-ଛେନ  | ୨୨     | ମ୍ୟାଲେବାର               | ୧୧     |

## ଉତ୍ତରାଙ୍କ

### ଶବ୍ଦ-ସୂଚୀ

| ଶବ୍ଦ              | ପୃଷ୍ଠା | ଶବ୍ଦ                  | ପୃଷ୍ଠା |
|-------------------|--------|-----------------------|--------|
| ଅକିଞ୍ଚନ           | ୨୯     | ଅଭୀଷ୍ଟ ଦେବତା          | ୮୩     |
| ଅଚିନ୍ତ୍ୟବୈତାବୈତ   | ୭୮     | ଅମର୍ତ୍ତ୍ୟ             | ୮୫     |
| ଅଚିନ୍ତ୍ୟଭେଦାଭେଦ   | ୭୯     | ଅର୍ଚା-ବିଗ୍ରହ          | ୧୮     |
| ଅବୈତ-ପଞ୍ଚୀ        | ୬      | ଅର୍ଥାତ୍ତର-ଯୋଗ୍ୟତା     | ୧୪     |
| ଅଧିଷ୍ଠାନ          | ୨      | ଅହଂ ବ୍ରଙ୍ଗୋପାମନା      | ୬      |
| ଅନିତ୍ୟ-ଦେହ        | ୮      | ଆଗମ-ମତ୍ର-ଶାସ୍ତ୍ର-କୁଶଳ | ୮୩     |
| ଅନୁକାର            | ୬୫     | ଆଚାର୍ୟ                | ୮୫     |
| ଅନୁକୂଳ            | ୫୭     | ଆଚାର୍ୟପାଦ             | ୯      |
| ଅନୁଶୀଳନ           | ୫୬     | ଅଚିନ୍ତ୍ୟବୈତାବୈତ       | ୧୧     |
| ଅନ୍ତାଭିଲାଷିତା     | ୫୮     | ଆତ୍ମ-ବନ୍ଧନା           | ୫୯     |
| ଅପ୍ରାକୃତ          | ୯, ୮୫  | ଆତ୍ମଭରିତା             | ୧୧     |
| ଅପ୍ରାକୃତ ନିଷ୍ଟକୁପ | ୮୯     | ଆନୁଗତ୍ୟ               | ୪୯     |
| ଅପ୍ରାକୃତ ପରମାର୍ଥୀ | ୩୮     | ଆନୁଗତ୍ୟାଭିଲାଷ         | ୮୮     |
| ଅପ୍ରାକୃତାନୁଭୂତି   | ୧୯     | ଇଚ୍ଛାଶକ୍ତି            | ୨୬     |
| ଅବୈଷ୍ଵବ-ମତ-ନିରସନ  | ୬      | ଇତିବୃତ୍ତ-ଗ୍ରହ         | ୧      |

| শব্দ                       | পৃষ্ঠা | শব্দ                   | পৃষ্ঠা |
|----------------------------|--------|------------------------|--------|
| ইষ্টগোষ্ঠী                 | ৬৯     | গোপীচন্দন              | ৭      |
| ঈশ্বর                      | ৩০     | গোপীমুত্তিকা           | ৭      |
| উত্তম-বৈষ্ণব ( অর্চনপুর )  | ৩২     | গোর-নিশ্চাল্য          | ৮২     |
| উপায়                      | ৩০     | গোরভক্তি               | ৯৯     |
| কনিষ্ঠ বৈষ্ণব ( অর্চনপুর ) | ৩১     | চতুর্দশ-ভুবন-বন্দ্য    | ৮৫     |
| কপটা                       | ৮৫     | চিন্ময়-বিগ্রহ         | ৮      |
| কর্ম্মকল                   | ৭      | জাতকুচি                | ৭৬     |
| কর্ম্মকল-নিগড়             | ৮      | জীব                    | ৩০     |
| কম্বুর                     | ১৯     | জীবহিংসাপুর            | ৮৫     |
| কম্বুরৈগ্য শরীর            | ৭      | তত্ত্বজ্ঞান            | ৭৮     |
| কম্বুরীন                   | ২৯     | তত্ত্ববাদী             | ৮      |
| কুঠা বৃত্তি                | ৮      | তত্ত্ববিদ              | ৩৬     |
| কৃষ্ণচৈতন্যচরণামুগ         | ৮৫     | তীর্থ-স্বামী           | ১২     |
| কৃষ্ণতত্ত্ববিং             | ৮৩, ৮৫ | থিওসফিষ্ট              | ২৯     |
| কৃষ্ণপ্রিয়তম              | ৮১     | দশমেহ                  | ৮১     |
| কৃষ্ণপ্রেষ্ঠ               | ৮২     | দিব্যদৃষ্টি            | ৪৮     |
| কৃষ্ণলীলা-প্রবিষ্ট         | ৬৫     | দিব্যযোগী              | ২০     |
| কৃষ্ণক্ষত্রিকা             | ৮২     | দিব্যসূরি              | ২০     |
| কৃষ্ণ-সংসার-যাত্রা         | ৪০     | নিত্যপার্বদ-তমুর অবতার | ৭      |
| কৃষ্ণনুশীলন                | ৫৬     | নিত্যবিগ্রহ            | ৮      |
| কৃষ্ণভক্ত                  | ৮৫     | নিত্যবিষ্ণুদাস         | ৭      |
| কেবল।                      | ৫৯     | নিত্যযোগী              | ২০     |
| কেবলাবৈতপন্থী              | ৬৮     | নিত্যস্বনাম            | ৮      |
| গুরুদেব                    | ৮৫     | নিত্যব্রহ্মপ           | ৭      |
| গুরুনিষ্ঠ।                 | ৮৩     | নির্বিশেষজ্ঞান         | ৭৮     |
| গুরুবাণ্ড্য                | ৮৫     | নির্বিশেষবাদ           | ৮      |

| শব্দ                       | পৃষ্ঠা | শব্দ                     | পৃষ্ঠা |
|----------------------------|--------|--------------------------|--------|
| নির্বিশেষবাদী              | ৮      | প্রাণনাথ                 | ৯      |
| নির্ভেদজ্ঞান               | ৬০     | প্রতিকূল                 | ৫৭     |
| নির্ভেদবন্ধানুসন্ধান       | ৬০     | প্রতিষ্ঠা                | ৮৯     |
| নৈষ্ঠিক                    | ৫      | প্রমাণ-পদ্ধতি            | ২২     |
| পঞ্চজ্ঞান                  | ৩০     | প্রেমলক্ষণা              | ৬০     |
| পঞ্চদেবোপাসক               | ২৯     | প্রোজ্যুতিকৈতৈব          | ৭৪     |
| পঞ্চরাত্র                  | ৩০     | ফলবাদী                   | ৩৮     |
| পাঞ্চরাত্রিক               | ৭, ২৯  | বঞ্চক                    | ৫৭     |
| পাঞ্চরাত্রিকধন্দ           | ৭      | বঞ্চিত                   | ৫৭     |
| পাঞ্চরাত্রিক-সম্প্রদায়    | ৬      | বণিগ্রুতি                | ৫৯     |
| পরম স্বতন্ত্র বস্তু        | ৮৩     | বাটুল                    | ৮৫     |
| পরমারাধ্য                  | ৮৫     | বাচ্য-বাচক-সম্বন্ধ       | ৩৬     |
| পরমার্থভঙ্গ                | ৮৩     | বিরোধি-স্বরূপ            | ৩০     |
| পরমার্থী                   | ৩৮     | বিশিষ্টাদৈতালোক          | ৬      |
| পরেশানুভূতি                | ৫৮     | বিশুদ্ধ-মহাশুভৰ-বৈঞ্জনিক | ৮৫     |
| পারমহংস্য                  | ৫৮     | বেদনিষিদ্ধ               | ৮১     |
| পুরূষার্থ                  | ৩০     | বেদাদিষ্ট                | ৮১     |
| পুরূষার্থ-জ্ঞান            | ৩০     | বৈকুণ্ঠধারক              | ৯      |
| পূর্বাচার্য                | ৮৩     | বৈথানস                   | ২৯     |
| প্রকাশ                     | ৮১     | বৈঞ্জনিক-বিরোধী          | ৮      |
| প্রকাশ-স্বরূপ              | ৮২     | বৈঞ্জনিকার্য             | ৬      |
| প্রাকৃতঅর্থী               | ৩৮     | ভক্ত                     | ২৯     |
| প্রাকৃতধন্দ                | ৬৯     | ভক্তিবিরোধী              | ৮৩     |
| প্রাকৃত-ব্যবহার            | ৮৪     | ভক্তিসিদ্ধান্ত           | ৫৯     |
| প্রাকৃত-সহজিয়া            | ৭৭     | ভগবৎপার্বদ্বর            | ৮৫     |
| প্রাকৃত-সহজিয়া-সম্প্রদায় | ৭৬     | ভজনশিক্ষাগ্রন্থ          | ৮৩     |

| শব্দ                          | পৃষ্ঠা | শব্দ                                | পৃষ্ঠা |
|-------------------------------|--------|-------------------------------------|--------|
| ভাগবত                         | ২৯     | কুচিপ্ৰধানমার্গজীবী                 | ৭৫     |
| ভাগবতগণ                       | ৭      | কুপানুগ                             | ৮৯     |
| ভাগবত-সম্প্রদার               | ৬      | কুপানুগাচার্য                       | ৭৫     |
| ভাবমার্গ                      | ২৯     | কুপানুগ-পদ্ধতি                      | ৫৪     |
| ভাষা-বিকাশ-কোশল               | ৮৪     | কুপানুগ-ভক্তিধন্ত্ব                 | ৭৫     |
| ভুক্তি-মুক্তি-বাঙ্গাবান       | ৮৫     | লাভ-পুজা-প্রতিষ্ঠাসেবী              | ৮৫     |
| ভেদাভেদ-প্রকাশ                | ৫৭     | লোকিকতন্ত্র                         | ৭      |
| মণিপ্ৰবাল ভাষা                | ২০     | শক্তিগতভেদ                          | ৮৪     |
| মন্ত্ৰগুৰু                    | ৮৩     | শঙ্খ-চক্ৰাদিমুদ্ৰাধাৰণ-বিধি         | ৭      |
| মন্ত্রজীবী                    | ৮৩, ৮৫ | শিক্ষাগুৰু                          | ৮৩     |
| মৰ্ত্যজীবলোক                  | ৭      | শিথিলতা                             | ৬১     |
| মধ্যম বৈষ্ণব ( অৰ্চনগৱ )      | ৩২     | শুন্ধজ্ঞান                          | ৩০     |
| মহংকৃপা                       | ৮৪     | শুন্ধবৈষ্ণব-জগৎ                     | ১৭     |
| মহম্বাক্য                     | ৮৪     | শুন্ধভক্তি                          | ২৯     |
| মহামহোদয়                     | ৮৫     | শৈথিল্যবাদী                         | ৭৩     |
| মাধুর্যৱস-বিগ্ৰহ              | ৪২     | শৈবধন্ত্বাবলম্বী                    | ৭      |
| মাধুপণ                        | ৭      | শ্বেণশূল                            | ৮৩     |
| মানসসিদ্ধ-পরিচয়              | ৬৫     | শ্বেতৈশ্বর চাঞ্চল্য                 | ৮      |
| মায়াজাত                      | ৮      | সক্ষিনী                             | ৮৫     |
| মায়াবাদ                      | ৮৩     | স মসাময়িক                          | ১৬     |
| মায়াবাদী                     | ৭৮, ৮৫ | সম্প্ৰদায়েৰ বৈভেদ                  | ৭      |
| মিথ্যাত্ম                     | ১৩     | সম্বন্ধাভিধেয়-প্ৰয়োজন-তত্ত্বত্বয় | ৫১     |
| যোষিঃসন্ধ                     | ৮৫     | সম্বিদ                              | ৮৫     |
| ৱাগানুগ-মার্গীয় প্ৰধানাচার্য | ৮১     | সম্বিদশক্তি                         | ৮৫     |
| ৱামানুজীয়                    | ৭      | সহজিয়া-মত                          | ৮৫     |
| কুচিপ্ৰধানমার্গ               | ৭৫     |                                     |        |

| শব্দ                  | পৃষ্ঠা | শব্দ               | পৃষ্ঠা |
|-----------------------|--------|--------------------|--------|
| সাত্ত্বত              | ২৯     | রূপগোস্বামী        | ৮৫     |
| সাপেক্ষতা             | ১৫     | লক্ষ্মীপতি         | ২৪     |
| সিদ্ধান্ত-বিরোধি-কুচি | ৭৭     | শকবর্ষ             | ১০     |
| সিদ্ধিকাল             | ৭      | শঠারি              | ২১     |
| সেবা-শেখিল্যবাদ       | ৭১     | শতাপরাধ-স্তোত্র    | ২৩     |
| সোহংবাদ               | ৮      | শিববেল্লী          | ৮      |
| স্বক্রিয়া            | ৮      | শিবাল্লী           | ৮      |
| স্বগুণ                | ৮      | শৃঙ্গগিরিমঠ        | ১২     |
| স্বর্গ-নিরয়          | ৮      | শৈবপঞ্চরাত্র       | ৩১     |
| স্বরূপ                | ৮      | শ্রীকৃষ্ণচৈতন্য    | ২৪     |
| স্বরূপজ্ঞান           | ৩০     | শ্রীমন্মুক্তাচার্য | ২৩     |
| স্মৃতিরক্ষণ-কার্য     | ১৮     | শ্রীরঙ্গনাথ        | ৮১     |
| স্মৃতি-সমিতি          | ১৭     | শ্রীরঙ্গপত্ন       | ২২     |
| হৃদাদিনী              | ৮৫     | ষট্প্রশ্নভাগ-টীকা  | ২৩     |
| রঘুত্তম               | ২৩     | সৎকথা              | ১০     |
| রঘুনাথ                | ২৩     | সত্যকাম            | ২৪     |
| রঘুনাথ দাস গোস্বামী   | ৮১     | সত্যধন্ম           | ২৩     |
| রঘুনাথ ভৌমাবাই        | ২২     | সত্যধীর            | ২৪     |
| রঘুনাথ রাও            | ২২     | সত্যনাথ            | ২৩     |
| রঘুবর্ধ্য             | ২৩     | সত্যনিধি           | ২৩     |
| রঞ্জতপীঠপুর           | ৩, ৪   | সত্যপরাক্রম        | ২৪     |
| রাজেন্দ্র             | ২৪     | সত্যপরায়ণ         | ২৪     |
| রামচন্দ্র             | ৯, ২৩  | সত্যপূর্ণ          | ২৩     |
| রামানুজাচার্য         | ৬, ২১  | সত্যপ্রিয়         | ২৩     |
| রামায়ণ               | ৮৬     | সত্যবর             | ২৩     |
| কৃষ্ণাবাই             | ২২     | সত্যবিজয়          | ২৩     |

| শব্দ                | পৃষ্ঠা | শব্দ                 | পৃষ্ঠা |
|---------------------|--------|----------------------|--------|
| সত্যবীর             | ২৪     | সহপর্বত              | ২      |
| সত্যবোধ             | ২৩     | সহ্যাদ্রি            | ৩      |
| সত্যব্রত            | ২৩     | সান্ত্বিক-পঞ্চরাত্রি | ৩১     |
| সত্যসঙ্গ            | ২৩     | সিদ্ধপার্বদ          | ২০     |
| সত্যসঞ্জুষ্ট        | ২৩     | স্বধা                | ২৩     |
| সত্যসন্ধি           | ২৩     | স্মৃত্যৰ্থসাগর       | ১১, ১৫ |
| সত্যাভিনব           | ২৩     | স্বরূপ-দামোদর        |        |
| সত্যেষ্ট            | ২৪     | হরিনাম চিন্তামণি     | ৮২     |
| সরোয়োগী            | ২১     | হরিভক্তিবিলাস        | ৩৯     |
| সর্বব্যুত্তি-গ্রন্থ | ১২     | হিমালয়              | ২      |

## প্রবন্ধাবলীর শ্লোক ও পয়ার-সূচী

### প্রথম খণ্ড—উত্তরার্দ্ধ

| শ্লোক                              | পৃষ্ঠা | শ্লোক                        | পৃষ্ঠা |
|------------------------------------|--------|------------------------------|--------|
| অবদাতান্বয়ঃ শুরঃ                  | ৩২     | চতুঃসহস্রে ত্রিশতোত্তরে      | ১০     |
| অর্চনং মন্ত্রপঠনং                  | ৩৪     | তদীয়ারাধনক্ষেজ্যা           | ৩৪     |
| অর্থপঞ্চকবিত্তঞ্চ.....কশ্চিজ্জেয়ঃ | ৩৪, ৩৫ | তব যঃ.....পুরুষম্            | ৮০     |
| অশেষক্লেশবিশ্লেষি                  | ৭৩     | তস্মিংশিম্বাত্রেহপি.....ভবেৎ | ৮৪     |
| অসিনা তত্ত্বসিনা                   | ১৩     | তাপঃ পুণ্ডঃ                  | ৩২     |
| উৎসন্নাম্বায়ঃ.....স্মৃত্যৰ্থসাগরে | ১২     | তাপাদিপঞ্চসংক্ষারী           | ৩২     |
| কর্ণো-প্রবৃত্তে                    | ১১     | দেবতোপাসকঃ শান্তো            | ৩৩     |
| কারণানি দ্বিজস্তু                  | ৩৭     | ধীমাননুদ্বৃতমতিঃ             | ৩২     |
| কাষার ভূত                          | ২০     | ন ধন্বং নাধন্বং              | ৮১     |
| গৃহীতবিষ্ণুদীক্ষাকো                | ৩৩     | ন বর্ণনীয়ঃ                  | ৯      |
| গোদাযতীন্দ্রমিশ্রাভ্যাঃ            | ২০     | নমো ভক্তিবিনোদায়            | ৯৩     |

| শ্লোক                     | পৃষ্ঠা | পয়ার                   | পৃষ্ঠা |
|---------------------------|--------|-------------------------|--------|
| নমো মহাবদাস্তায়          | ৭৩     | এই শুন্দভজি             | ২৯     |
| নামকীর্তনঞ্চেদং.....উক্তং | ৭০     | এই সব হতে               | ৬৪     |
| নিরাকৃত্য মুখ্যবায়ুঃ     | ১১     | কবি কহে                 | ৫০     |
| প্রায়সো রাক্ষসাঃ         | ১০     | কভু না বাধিবে           | ৭০     |
| বয়স্ত সাক্ষাদ্ভগবন্      | ৮০     | কি আর বলিব              | ৭৭     |
| বরং হতবহজ্জালা            | ৮১     | কিবা বিপ্র, কিবা স্তাসী | ৮৩     |
| বৰ্মার্জনং প্রযত্নে       | ৬৪     | কৃষ্ণ এই দ্রুই বৰ্ণ     | ৫১     |
| বৈকুঠং পরমং ধাম           | ৯      | কৃষ্ণ গুরুদ্বয়         | ৮৪     |
| ব্রাক্ষণঃ সর্বকালজ্ঞঃ     | ৩৩     | কৃষ্ণদাস-অভিমানে        | ৭৯     |
| ভক্তিরষ্টবিধা হেষা        | ৩৭     | কৃষ্ণ-সাম্যে            | ৭৯     |
| ভক্তিস্ত্রি স্থিরতরা      | ৬১     | গুরুকে সামান্য জীব      | ৮৩     |
| মহাকুলপ্রসূতোহপি          | ৩৩     | গুরুরূপা সখী বামে       | ৮২     |
| মহাভাগবত-শ্রেষ্ঠে।        | ৩৩     | গৃহে চারিমাস            | ৬৪     |
| যথা কাঞ্জনতাং যাংতি       | ৩৭     | গ্রাম্য-কবির কবিত্ব     | ৫০     |
| মন্ত্র যন্ত্রণং           | ৩৭     | চর্মমাংসময় কাম         | ৭৭     |
| রাত্রং জ্ঞানবচনং          | ৩০     | চৈতন্তচন্দ্রের দয়া     | ৫২     |
| শজাচক্রাদ্যৰ্ক্ষপুণ্ডু    | ৩১     | চৈতন্তের ভক্তগণের       | ৫১     |
| শচীমুহুং                  | ৮১     | জ্ঞান-বৈরাগ্যাদি        | ৬০     |
| শুদ্রো ব্রাক্ষণতাং        | ৩৭     | তুমিত' বরিলে কাম        | ৭৭     |
| শ্রীমহাপ্রভু.....ভক্তিঃ   | ৮৬     | দ্রুই ঠাই অপরাধে        | ৫০     |
| সাক্ষান্তরিত্বেন          | ৮২     | দেহকান্ত্যে হম্ম        | ৫১     |
| সুরৰ্বে বিহিতা শাস্ত্রে   | ৬৯     | নাটকাভিনয়              | ৭৭     |
| ( পয়ার-স্টুটী )          |        | নানা ভক্তভাবে           | ৭৯     |
| অভ্যাসিয়া অঞ্চলপাত       | ৭৭     | না মানিলে শুভজন         | ৭৭     |
| আরে মূর্থ                 | ৫০     | প্রেমের সাধন            | ৭৭     |
| আসক্তি হইতে ভাব           | ৭৭     | ফোটা-দীক্ষা-মালা।       | ৭৭     |

| পয়ার                  | পৃষ্ঠা | পয়ার                 | পৃষ্ঠা |
|------------------------|--------|-----------------------|--------|
| বঙ্গদেশী এক বিপ্র      | ৫০     | রূপ বৈছে দুই নাটক     | ৫০     |
| বৈঝব-চরিত্র            | ৭২     | শুনিয়া কবির          | ৫০     |
| বৃন্দকালে বিনাশ্রমে    | ৬৪     | শুনিয়া সবার          | ৫০     |
| ভক্তিবিনোদ, না সম্ভাষে | ৭২     | শ্রীকৃষ্ণ জানায়ে     | ৫১     |
| ভক্ত অভিমান            | ৭৯     | সবেই প্রশংসে          | ৫০     |
| মহাজন-পথে দোষ          | ৭৭     | ‘সিদ্ধান্ত’ বলিয়া    | ৫৯     |
| মুখে বল প্রেম          | ৭৭     | স্বর্বর্ণের ঝাঁঝি করি | ৮২     |
| মুক্তি যে চৈতন্যদাস    | ৮০     | সেই অভিমানে           | ৭৯     |
| যদ্বা-তদ্বা কবির       | ৮০     | সেই কবি সর্বত্যাগী    | ৫১     |
| যদ্যপি আমার গুরু       | ৮১, ৮৫ | সেই কৃষ্ণ অবতীর্ণ     | ৮০     |
| যারে দেখ,              | ৭০     | সে-মমন্ত্র নাহি যাঁর  | ৮২     |
| যাহ, ভাগবত পড়         | ৫০     | স্বরূপ কহে            | ৫০     |
| ‘রস’ ‘রসাভাস’          | ৫০     | হেন নিতাই বিনে ভাই    | ৮২     |

নমত্তে পৌরবাণীশীমূর্ত্যে দীনতারিণে ।  
রূপানুগবিরুদ্ধাপসিদ্ধান্তবাত্তহারিণে ॥

ପ୍ରଥମ ଖଣ୍ଡ

—ଉତ୍ତରାଞ୍ଜ

যাহাতে অপ্রাকৃতচিত্ত সাধুদিগের একমাত্র সন্তোষলাভ  
ঘটে, যাহাতে প্রাকৃতচিত্ত কৃষ্ণেন্মুখগণের নিঃশ্বেষস লাভ ঘটে,  
সেই শুদ্ধভক্তিকে কৃষ্ণের বিষয়সম্ম মিছাভক্তগণ নিজ নিজ  
বিষয়ের নিন্দা বলিয়া জানিয়া ব্যথিত হইয়া ভগবানের চরণে  
অপরাধ করেন। শুদ্ধভক্তগণের প্রদত্ত কল্যাণমালাকে নিজ  
কুদ্র বিষয়সমূহের সর্ববনাশের হেতু বুঝিয়া সন্তুষ্ট হন।  
শুদ্ধহরিকথা-প্রচার বন্ধ করিয়া প্রাকৃত-শব্দতাৎপর্য পর হইয়া  
অপ্রাকৃত বিষয় হইতে দূরে নিষ্ক্রিয় হন !

শ্রীল প্রভুপাদের প্রবন্ধাবলী